
La idea de tiempo en la primera versión (1811) de Las edades del mundo, 
 de Schelling 

Edgardo Albizu 

Prefacio 

El presente estudio fue presentado como conferencia el 7 de 
diciembre de 2011 en la Universidad de Congreso, Mendoza, en las jornadas 
conmemorativas del bicentenario de la primera versión impresa de las Weltalter, de 
Friedrich Wilhelm Joseph von Schelling. La mayor parte del texto fue después 
incorporada a mi libro, aún en elaboración, Las grandes metamorfosis, como tránsito de 
la tercera a la cuarta metamorfosis del argumento ontológico. Se trata, pues, de un estudio 
en el más estricto sentido: soliloquio esclareciente de un pensamiento en devenir. 

Por la ayuda que me han prestado para concretar esta publicación 
agradezco a la señora profesora Lic. Mercedes Sola y a los señores profesores Dr. Víctor 
Duplancic y Dr. Jorge Fernández. 

Buenos Aires, julio de 2012 

E.A. 

Characteristica Universalis Journal 
www.cujournal.com.ar ISSN: 2313-9501 1



1. El Idealismo. Respuesta a la pregunta ¿qué es el ente?, respuesta que lo cifra en la idea
en tanto presencia autosuficiente e irreductible, autosostenida y no necesitada de soporte
alguno diferente de ella. Ser se concentra en idea y es absorbido por ella.

Tipos de idealismo: Imprecisión última de tal denominación. 
Función ordenadora, historiográfica. Presa de la representación. “Idealismo alemán”: 
límites históricos (1781-1821, tesis de Kroner), extensión hasta la muerte de Schelling 
(1854, tesis de Schulz), Leibniz como precursor. “Idealismo alemán” incluye tanto el 1) 
transcendental (Kant, primer Fichte) cuanto el 2) especulativo (último Fichte, Hegel, 
Schelling). Aquí se enfoca un momento de la transformación del pensar de Schelling: del 
idealismo transcendental al especulativo. Es el momento llamado “filosofía de la 
libertad” (1804-15), presunta contrapartida respecto del sistema de Hegel (Ph. d G., W.L) 
(1807-1817). 

Hay varios rasgos, en principio transcendentales, indicadores de 
la esencia del idealismo especulativo: 1) la reflexión; 2) las ideas transcendentales; 3) la 
síntesis a priori y la correspondiente idea de ciencia; 4) la crítica al carácter científico de 
la metafísica; 5) las ideas de conciencia y autoconciencia; 6) la idea de razón. 

Tales rasgos se concentran en las ideas de experiencia y método 
(en especial dialéctica), todo lo cual lleva a metamorfosear la idea prekantiana de la 
metafísica en sistema del saber absoluto, lo cual implica concebir a la metafísica como 
experiencia sui generis: lugar de la ciencia en sentido superlativo. Esto deja planteado el 
problema de la función de la téjne respecto de los fundamentos de dicho sistema. 

2. Experiencia y Tiempo. La experiencia consubstancial a la maduración del idealismo
especulativo se despliega como plenificación del ente en tanto constituido según los
horizontes (de sentido) espacio y tiempo: fundamentalmente este último. Con el
antecedente del tiempo absoluto, verdadero y matemático (Newton), Kant introduce la
teoría del tiempo como intuición pura, necesaria forma de los fenómenos pero no
contenido, o sea idealidad, no realidad, transcendental. Esto parece resumir una maniobra
estratégica de Kant, no comprendida por él mismo. En verdad, se trata de uno de los
juegos de astucia (List), que llevan al idealismo especulativo: la idea de la filosofía
transcendental depende de que la intuición sea pura en tanto intuida como tal y no
intuyente de algún objeto cualquiera. Antes bien, éste es constituido desde su ser-en-y-
para aquella intuición. El tiempo es, así, intuición cerrada sobre sí misma. En suma: las
restricciones kantianas garantizan el status transcendental del espacio y el tiempo, pero la
índole intuitiva trans-sensorial, trans-empírica, muestra la procedencia de esta singular
intuición respecto del Nous divino, que se piensa, se vive y se es a sí mismo. En verdad,
Kant está, así, “salvando” a la metafísica desde la estética transcendental: transpone el
intuitus de Clarke. Incluso ratifica, desde luego con la omnipresente restricción
fenoménica, la interioridad transcendental de la mónada de Leibniz.

Hegel consuma el transpaso del tiempo a su verdad especulativa. 
En primer lugar, y fundamentalmente, con la hazaña especulativa de la Ph.d.G.: die Zeit 
ist der daseiende Begriff, el tiempo es el concepto que está siendo; subsidiariamente, con 
la fundamentación lógica de la filosofía de la naturaleza: el tiempo como devenir intuido 
y abstracción que es. 

Characteristica Universalis Journal 
www.cujournal.com.ar ISSN: 2313-9501 2



En suma: en la filosofía transcendental el acceso a la idea, 
aunque sólo se la conciba como “prototipo transcendental”, se cumple desde la 
experiencia con su conditio sine qua non: la forma transcendental de la intuición pura a 
priori, espacio/tiempo, y, en sentido superlativo, el tiempo. En la filosofía 
fenomenológica-especulativa, en cambio, el acceso a la idea, concebida como unidad 
total de la razón pura teórica, práctica, e incluso poiética, se cumple desde la experiencia 
en tanto movimiento dialéctico que la conciencia realiza en ella y en su objeto, 
movimiento del que surge el nuevo objeto verdadero, lo cual implica que aun la verdad 
de la certeza sensible es universalidad de la razón, o idea. 

3.”Idealismo alemán”. Este término designa la contradicción y la unidad de “idealismo 
transcendental” e “idealismo especulativo”, o sea el período demarcado por ambos 
extremos y por la transición de uno a otro, determinada sobre todo por la filosofía de 
Fichte, desde 1794 hasta 1801, y la de Schelling, desde 1798 hasta 1804. Tal transición 
no suministra indicios suficientes de que la filosofía sea impulsada por la corriente 
conceptual que la idea de tiempo desencadena incluso desde la KrV. Incluso después, 
desde 1805/1806, no se comprende a cabalidad la revolución especulativa desencadenada 
por la Ph.d Geistes de Hegel. No se llega a captar el sentido que tiene colocar como 
comienzo del acceso a la razón a la transformación de la estética transcendental,  al giro 
trans-metafísico y trans-empírico-transcendental de la esencia de la sensorialidad 
(Sinnlichkeit): del tiempo como intuición formal al tiempo como concepto existente; del 
tiempo en tanto sensorio universal vacío al tiempo en tanto racionalidad universal, 
integradora en la idea absoluta de toda contradicción posible. 

Respecto de Schelling puede afirmarse que la Ph.d.Geistes 
desencadena en su pensamiento filosófico una suerte de feed-back, de realimentación, 
que tarda en decantarse y aun más en proyectarse de manera consciente desde y hacia su 
propio núcleo originario. En todo caso, no parece ser este un problema de rápida 
solución. Concierne a la índole de nuestro presente filosófico, que en gran medida sigue 
siendo un enigma. Para las necesidades de nuestro actual estudio, lo que de tal situación 
“idealista” intermedia parece ser significativo es lo siguiente: Schelling no busca superar 
la filosofía transcendental mediante la exploración de la experiencia de la conciencia, 
incluso si se trata de las menciones pretranscendentales de lo espacial y lo temporal –aquí 
y ahora en su integral conceptualidad interna– sino merced al desarrollo de una 
metafísica post-crítica-transcendental superadora de los límites en los que se cifra la 
crítica de Kant a la razón pura teórica. Paralogismos, antinomias e ilusiones operatorias 
no son, por ende, sino momentos de la vida de la razón: la fijan y dinamizan. En 
consecuencia, Schelling no inicia el acceso al saber absoluto por la experiencia 
prefenomenológica sino que lo hace por la experiencia del fenómeno absoluto de la 
esencia del espíritu en cuanto tal: la libertad, lo cual obliga a concentrar arte, religión y 
mitología en la necesidad interna de los sistemas teológico-metafísicos. Esta 
investigación ocurre desde Philosophie und Religion (1804), encuentra profundización de 
la libertad en el abismo precondicionante del Dios existente, en las Philosophische 
Untersuchungen über das Wesen der menschlichen Freiheit (1809), y busca su definitiva 
formulación sistemática en la obra que debió ser el centro creador del nuevo presente y 
del fututo del pensar: Die Weltalter (1811-1815), obra inconclusa que logró consumar el 
giro del pensar hacia su origen, pero que, por lo mismo, ocultó su propia fuente: Némesis 

Characteristica Universalis Journal 
www.cujournal.com.ar ISSN: 2313-9501 3



al parecer constitucional de la filosofía. En todo caso, en este escrito se perfila una 
profundización del tiempo en él mismo, más allá de los límites transcendental y 
especulativo antes alcanzados. 

4. Schelling idealista. A la filosofía de Schelling le es inherente un rasgo idealista puro:
piensa su objeto en tanto se piensa a sí mismo, y viceversa. El pensar de dicho pensar, en
tanto pensar en cuanto tal, es su “cosa misma”, su cuestión a pensar, su “Sache des
Denkens”. No es llevado, como ocurre con escritos de Kant o Hegel, por el ímpetu de la
“cosa” hasta que ella misma determina el giro del pensar y lo remite a su final autognosis,
por lo cual en su meta es auténticamente iniciático. En el caso de Schelling, el estilo
especulativo es otro. No procede sobre todo de la raíz conceptual del lenguaje, de la
prístina significación de su in-significancia, sino, en sentido determinante, de su raíz
simbólica, pre-condición imaginante de su in-significancia. En cada caso despliega un
microcircuito que rehace al pensar como (pseudo)definitivo, de lo cual resulta cierta
venganza autopunitiva: el completo acabamiento se transmuta gradualmente en ruina de
sí mismo. Se trata de la contra-astucia del pensar perfecto, reflejo negativo de la primaria
List de la razón: construirse como imperfecto para mostrarse libremente.

5. Las Weltalter (=WA) y la maduración del proyecto filosófico de Schelling:
Función de lo incompleto y fragmentario en un corpus filosófico (todo pensar creador lo
es). Relativa depreciación de las pesquisas crítico-historiográficas. Herencia,
servilización y difusión de las ideas y/o escritos del filósofo (en estos casos, el roble, el
amo) de las originarias e intraducibles fuentes del pensar. Carácter iniciático de la
filosofía en sentido estricto. Lo “importante” de una obra filosófica es lo que ella da a
pensar.

WA es título abarcador de escritos de Schelling de los años 1810 
a 1820/21. Se ha sostenido incluso que su “Entstehungsgeschichte” se extiende desde 
1810 hasta 1833, período en verdad demasiado extenso; en efecto, después de 1820, más 
que un proceso de elaboración y crecimiento de ideas de la década anterior, se tiene una 
profundización expuesta en las lecciones de Erlangen (1820/1821) y München (1827/28), 
estas últimas con carácter de cierre y abandono del proyecto WA. En todo caso, de la 
gran cantidad de manuscritos conservados en Berlín y München, una parte se destruyó a 
causa del bombardeo a München en julio de 1944; del resto hubo tres impresiones en 
vida de Schelling: 1811, 1813 y 1815; las dos primeras sólo tuvieron edición póstuma, en 
1946, al cuidado de M. Schröter, como Nachlassband de la impresión de jubileo de las 
Werke del filósofo (mis consideraciones se apoyan en esta edición). Una parte 
considerable del Nachlassband de Schelling ha aparecido no hace mucho como edición 
previa, preparatoria de su inserción en la edición crítica de las obras completas: W.A., 
Fragmente, 1 tomo en 3 vol., 2002. 

6. Significado de las WA para el pensar filosófico en cuanto tal. A pesar de su
configuración como discurso teosófico-gnóstico –y probablemente también por eso– este
escrito da a pensar acerca del tiempo, que en él brota como fondo transpensado-pensante,
fondo que asciende en la palabra deflagrándola hasta proyectarse como significado in-
significante. Las WA descubren, pues, impensadamente, mas con especulación de
insospechada densidad, algún rasgo constitutivo del tiempo. De ese modo permiten

Characteristica Universalis Journal 
www.cujournal.com.ar ISSN: 2313-9501 4



establecer un puente entre Newton, Leibniz, Kant y Hegel, por un lado, y Nietzsche, 
Husserl, Bergson y Heidegger, por otro. 

Cabe, desde luego, insistir en lo idealista, teosófico, gnóstico y 
esotérico de las WA, lo que lleva a insistir en la ley de los retrocesos compensatorios 
vigente en los descubrimientos de la significación filosófica, pues lo iluminado no ocurre 
porque yo lo quiera, sino que me ilumina, me piensa: on me pense, según el clarividente 
brote poiético de Rimbaud. Y para que se me piense, para que en mí brote lo aflorante en 
el pensar, no basta con proyectarme hacia metas conceptuales que, en cuanto tales metas, 
son por lo general in-significantes en sí mismas. Antes bien, se necesita que el pasado 
conceptual me absorba y me arrastre hasta fundirme en su núcleo creador, no por cierto 
para permanecer estático ante él –según estereotipo vigente de la contemplación– sino 
para que lo ya  brotado me inunde en y de su propio presente, con lo cual por ello me 
devuelva al presente de mi interrogación filosófica. En suma: yo busco el tiempo en 
Schelling por debajo de lo teosófico, de la metafísica del espacio y del devenir 
(filosofíade la naturaleza), porque en tal “yacimiento” el tiempo brota. Y ese brote es, por 
ahora, el fin último del pensar. 

7. El brote del tiempo en la poíesis teosófica de las WA (1811). Las WA son el eje de
todo el pensamiento de Schelling. Consuman su filosofía de la libertad y realizan el giro
hacia la que se ha dado en llamar su Spätphilosophie. Por ende, en ellas su pensamiento
recobra la metafísica, filosofía primera en su cumbre teológica, desde la autoconciencia
en tanto núcleo aperceptivo de la filosofía transcendental, y se proyecta hacia la
exhaución del nexo esencia-existencia o sea hacia una filosofía positiva o de la
existencia. Esto lo presentan con carácter aforístico-oracular las fórmulas iniciales de WA
(1811), ed. Schröter, p.3, y las que se encuentran en el manuscrito NL 86, p.20:

“Lo pasado es sabido, lo presente es conocido, lo futuro es vislumbrado”. 
“Lo sabido es narrado, lo conocido es expuesto, lo vislumbrado es 

vaticinado”. (ed. Schröter, p.3). 

“Soy el que era. 
“Soy el que seré 
“Era el que seré 

 “Seré el que soy” 
 (ed. Grotsch, Schellingiana 13, I, p.1). 

La primera cita corresponde a la filosofía transcendental, aun 
cuando opera en y por el tiempo el giro críptico hacia lo metafísico, en tanto gnosis 
teosófica. La segunda cita, en cambio,  coloca al yo en el sistema ínsito en la fórmula 
gnóstica “tiempo eterno”. 

Según este doble marco, mi búsqueda del brote filosófico tiempo 
se centra en el siguiente fragmento: 

“Si se concede que la voluntad que nada quiere es lo supremo, 
entonces no hay transpaso alguno a partir de ella; lo primero que la sucede, la voluntad 
que quiere algo, debe generarse a sí misma, debe originarse en forma absoluta. Y así, si 

Characteristica Universalis Journal 
www.cujournal.com.ar ISSN: 2313-9501 5



lo eterno es eterno, sólo puede preceder a todo lo siguiente según la posibilidad. Por 
ende, el inicio del anhelo debe en él ser inicio absoluto”. 

“Con aquella primera separación, en la cual el amor busca el 
inicio mas no lo encuentra, ya se ha puesto en lo eterno un tiempo interior, pues el tiempo 
se origina inmediatamente merced a la diferenciación de las fuerzas puestas en él no sólo 
como Uno sino como equipolentes. Pero este tiempo no es ante todo un tiempo 
permanente, ordenado, sino vencido, en cada instante, por una nueva contracción, por 
simultaneidad (que en esta lucha ya se muestra como espacio), (y) debe devorar a las 
mismas criaturas que acaba de engendrar; por eso tampoco es un tiempo que pudiese 
encontrar su comienzo efectivo susceptible de ser revelado, y puede por tanto ser llamado 
tiempo eterno, sin inicio porque sólo es en lo eterno y no puede llegar a ser exterior; 
ambos, como se comprende con facilidad, en un sentido por completo diferente con el 
que estos términos se usan de ordinario”. (WA 1811, ed. Schröter, p.77; primera 
impresión, p.140.) 

8- Comentarios al fragmento traducido
Me limito a los términos resaltados en cursiva. Se trata de 

fórmulas conocidas; no integran, sin embargo, el lenguaje ordinario. Es notable que en 
éste se hable de lo “eterno” y del “tiempo” sin que se sepa qué son. Se trata, pues, de 
lenguaje sin significancia, con restos formales de significaciones no constituidas: 
lenguaje libre, por así decir. Se presenta, de tal manera, un fenómeno “originario” del 
pensar filosófico-metafísico: el significado in-significante, o el significante de significado 
inconcebible: su-puesto, remisión a ciegas hacia algo que permanecería “detrás” de 
lenguaje y concepto, desde donde “entraría” en una presencia oscura, no pensable ni 
signada. Giros que la señalan:”luz oscura”,”rayo de tiniebla”,“no entender entendiendo, 
toda ciencia transcendiendo”. 

1- Voluntad: Lo originario, lo primero que viene de atrás. Estoy
describiendo lo que se vislumbra, pero lo narrable, lo exponible y lo vislumbrable pueden 
ser objeto de descripción (el mismo Schelling habla de “Beschreibung” [ed. Schröter, 
p.43]), pues lo que se vislumbra se yergue sobre lo sabido para exponerse: F→P→Pt, sin
necesidad de suponer más que mi conciencia –significancia– y un relato previo de ella
misma.

2- Eterno: Lo no temporal, lo que no cambia, lo permanente, etc.
Implica previas determinaciones témpicas negativas. Negación: un significado que es en 
sí su negación. Pero a lo que parece, el significante introduce la negación en el espacio 
del significado. La negación es el propio exhausto tiempo total del significado. Ergo: el 
tiempo significa –es significante– viniendo desde atrás al primer plano. Si, en cuanto 
significado, es in-significante, en cuanto significante es significador negativo de lo 
significado. En el in-significante significado lo eterno, en este concepto no-temporal, o 
aún no témpico, tiempo actúa como doble negación autoescindida en cuya grieta sostiene 
al concepto. La primera negación es transcendental: la pura operatividad de la conciencia. 
La segunda negación es especulativa: la no-signación de lo que viene llegando a 
presencia, de lo que viene presentándose. (Verbo “wesen” del que, para el caso, cuenta el 
gerundio, forma negativa durativa que pre-signa al significado aún ausente, aún por 
nacer, pero ya adviniente: núcleo eidético del pasado primordial pensado por Schelling: 
el padre absoluto, en su pre-paternidad aún in-esenciada.) 

Characteristica Universalis Journal 
www.cujournal.com.ar ISSN: 2313-9501 6



3- Posibilidad, deber, preceder: Menciones transcendentales in-
significantes del significado ya temporado en ellas. 

4- Tiempo: ¿Se agota en su in-significancia, requeridora, para
significarse, de que se le adosen predicados que son menciones no rigurosas, 
aproximadas a lo oscuro y borroso (confuso) de tiempo? ¿O hay alguna intuición, o 
experiencia pre-concepto, o pre-idea, de tiempo? ¿Una intuición del no-estar, de la 
entrada en el núcleo de la negatividad? “Tiempo” significa el absoluto poder que no se 
significa. Pasa por el lenguaje determinándolo pero sin agotarse en tal atravesar en tanto, 
a la vez, se reserva como detrás de toda signación y de toda significación posible. Tal 
intuición es, por ende, una suerte de tacto: se toca “lo que” se escurre, y se lo toca en 
tanto escurrimiento. 

5- Contracción: Es el núcleo del pasado absoluto schellingiano,
indicio del significado tiempo en el lenguaje que lo in-significa. “Contracción” no 
significa primariamente lo espacial o temporal sino el protofenómeno originario, la 
premisa absoluta de lo pensable: significable y decible, la simultaneidad negada-negante 
propia de lo escurrido, el in en cuanto tal de lo in-significante, “imagen móvil” (cf. 
Timaios, 37d: aioónion eikóna, etc.) del atrás negado en la mediación significada1. ¿Se 
trata de metáforas? En verdad, son retrometáforas, aquellas en las que la metáfora se 
envuelve a sí misma, se re-toma, lo cual en la filosofía es presentado con los términos 
“retorno”, “regreso”, “apocatástasis”, “Kehre, “Wiederkehr”. 

6- Inicio, comienzo, principio: Arjé, o bien Anfang, Beginn,
Prinzip: oscilación empírico-transcendental-metafísica cumplida, ante todo, en la 
imbricación negativa lenguaje-significancia (=conciencia) o bien lenguaje-
anti(contra)lenguaje, conciencia-anti(contra)conciencia. Todo esto ilumina la experiencia 
de las metáforas metaforizantes del tiempo, de sus “avatares”, en el sentido de fases: 
Aioón, Kairós, Krónos, Proteus. 

7- Espacio, exterioridad: Es la proto-retro-metaforización del in-
significante tiempo. Tiempo “es” el tiempo del tiempo y el espacio. Ser (no) “es” el (no) 
ser del ser y el es (=no-ser). “Exterioridad” es la tradicional mención transcendental-
metafísica del espacio (cf. Hegel). Pero todo exterior es relativo a algún punto definido 
como –e (no-espacio, o sea exterior a lo exterior [-X] que se está definiendo). El todo no 
es exterior a nada salvo a su propia negación. El espacio es, pues, la primera 
temporación, el exteriorizarse la Urkraft, el tiempo en tanto ser-ser, o ser-tiempo que se 
rechaza de sí en sus criaturas, se niega en ellas. Separación, distancia son metáforas de la 
temporación del tiempo: tempus temporans. 

9- Re-especulaciones. Avistamientos de los brotes especulantes insinuados en el
pensar de Schelling.

1- Tiempo: abismo interior del ente, generador de la libertad, de
la diferencia entre forma y existencia. El tiempo unifica esencia y existencia; “es” su 
previa unidad diferenciada. Las media antes de cualquier mediación. (Las prioridades son 
relativas y variables.) Así se explica el intento de superar, extremándolo, al argumento 
ontológico. Comienza a proyectarse la onto-teo-poíesis. 

1 Téngase en cuenta el juego de contracción y expansión de la unidad pre-ser, y la idea de ser como Urkraft 
de concentración y negación (ed. Schröter, p.94). 

Characteristica Universalis Journal 
www.cujournal.com.ar ISSN: 2313-9501 7



2- Ser: no es sino sido (Vergangenheit) (ed. Schröter, p. 61-
62,94). Para el ente, ser “es” pasado. Para el tiempo, ser no es, sino futuro. Para el ser: 
impensable. Para ser no hay cópula, no prehende (sin ente no hay copulación). Previo-ser: 
contracción y negación. La contracción es inherente al tiempo eterno. Pero, ¿la expansión 
lo es también? ¿Piensa el ser (del) tiempo, o sea,  el tiempo en y como su primera 
“hipóstasis”: ser? 

3- Anfang (inicio) como contracción (¿de la nada?). Eternidad e
inicio (incluso comienzo). Eternidad no es sino comienzo, contracción inicial, iniciática. 
Sólo es el inicio, y tal inicio es el significado de “siempre”. Este es el significado 
fundamental de “principio”. Siempre ser principio. Quien se profundiza hasta allí se 
inicia. Se torna iniciado. Anfang eterno, siempre Anfang. (Cf. ed. Schröter, p.78). 
Contracción y simultaneidad. Nada es simultáneo sino el principio.  

4- Paradoja del tiempo: No-tempidad del tiempo. No es. Incluso
ser lo supone.  El tiempo no es temporal. ¿Qué es? Sin sentido de esta pregunta: la cópula 
supone ente. Lo infinito del tiempo no es la serie de una subsunción sin final. Todos los 
tiempos: el tiempo. Y él “es” su no-tiempo. No es sujeto de ningún predicado. Schelling 
lo piensa como retorno desde la Entfremdung al interior del principio que siempre “es” 
otro en tanto siempre uno. Siempre estamos regresando. “Volver al Padre”, dice Novalis. 
“Eterno retorno”, dice Nietszche: no retorno que se repite sin término sino retorno 
(Wiederkehr) liso y llano: proto-retorno. (Eterno retorno es retorno liso y llano. En tanto 
fórmula, es significante del retorno liso y llano.) 

5- Paradoja de lo protoemanado: Alfa es Omega, y viceversa.
Tiempo: ser, y ser: tiempo. No se afirma que Dios está en el tiempo, o que, a la inversa, el 
tiempo está en Dios. (“En” introduce un juego de diferencias, y la paradoja es la 
indiferencia de la diferencia.) Tiempo y Dios, en sentido operativo abstracto pero 
originario, “convertuntur inter se”. Aún no se puede comprender tal convergencia, ante 
todo debido a su polidimensionalidad semántica; también, a la autorrelativización de 
“ser” en el modo de la cópula, lo cual obliga a pensar variaciones de copulación según la 
diferencia ser-ente, y aun, con óptica de Heidegger, según la diferencia ser-seer (Seyn), 
seer-tiempo, e incluso tiempo-archiprehensión (Ereignis). En todo caso, la paradoja se da 
entre los extremos opuestos del pre-ente. La paradoja consiste en la in-diferente pre-
conversión: ser como negación, o ser-para-(ser-)negado. El protoser–    
contracción/expansión, libertad/retorno� es la conversión profundizante hacia adentro, 
como parece ocurrir con ser y seer, según Heidegger. Por eso, el tiempo divino, o eterno, 
en tanto en sí ha llegado a ser espíritu, sólo puede retornar a su origen. Con lenguaje de 
Schelling, retornar al padre (pasado secundario – P2 – en mi terminología). Y el padre, el 
uno pre-ser o P2, es también tiempo. Y así: 1) tiempo no es temporal ni témpico, pero 
tempora o temporiza; 2) ser no “es” ente (no “es” es: en tanto es, “es” se devuelve a ser), 
pero entifica, o serifica; 3) Dios no “es” tiempo ni ser, pero tempora-siendo y serifica-
temporando. 

6-Especulación de la in-significancia. Es la futurición de la
presente filosofía exhausta. El tiempo que se puso en la in-significancia en los discursos 
de a) Kant: intuición pre-intuyente; b) Hegel: concepto existente; c) Schelling: 
contracción pre-ente; d) Baader: emanación concéntrica, que incluye pasado y futuro y se 
aparentiza en la depresión del presente; e) Nietzsche: eterno retorno (de lo) igual; f) 
Heidegger: ekstatikón del estar del ente y alcance prehensivo-convergente de la 

Characteristica Universalis Journal 
www.cujournal.com.ar ISSN: 2313-9501 8



contracción. En suma, tiempo es el significado in-significante, o sea, es su significado 
(significado de sí mismo), que no se significa para otro porque tempora lo otro en lo uno. 
Así, tiempo es lo que se olvida, lo que se pierde –significado, concepto– en el significante 
“tiempo”. Si el más profundo comprender el tiempo se halla reunido, hasta ahora, en los 
seis brotes señalados, entonces se puede decir: en “tiempo” se in-significa la olvidada 
contra-intuición prehensivo-existente, emanación ekstático-convergente en retorno a la 
pre-entidad de cada ente, retorno que configura el significado de “eternidad”. En 
consecuencia, eternidad “es” el significado in-significante de “tiempo”. Este es el 
significado cuya significancia se constituye como eternidad. Ergo: el tiempo es lo eterno 
existente, o bien, lo olvidado existente, el pre-ser (=seer) que se auto-olvida en la 
existencia, que se pierde en ella. “Recherche du temps perdu” es, por ende, la fórmula 
más perfecta de la esencia de la filosofía, verdad expuesta en el más profundo brote 
poiético: 

“Quedéme y olvidéme, 
el rostro recliné sobre el Amado; 
cesó todo y dejéme, 
dejando mi cuidado 
entre las azucenas olvidado” 

(San Juan de la Cruz, Subida, estr.8) 

7- Círculo y nudo gordiano de la filosofía. Observaciones sobre
tiempo y eternidad: Ambos términos sólo significan por negatividad recíproca. Uno niega 
a la otra –ambos, lo ignoto in-significado– y viceversa. Como “ser” y “nada”, no 
significan sino negándose. “Ser”, en efecto, no es un predicado real; “nada”, tampoco. 
Sólo significan en contragolpe recíproco. Función básica del “contra”. Tiempo y ser 
retornan, a saber: a ellos mismos, en sus negaciones. Tiempo y ser: retorno a eternidad y 
nada, o bien a tiempo y ser. 

8- Tiempo y existencia: Desde la crítica de Kant cambia el
concepto de existencia, cambio visible ya en las WA de 1811, así como en la Lehre des 
Seyns (WL, 1812), de Hegel. ¿Cuál es el sentido de tal mutación? ¿De la esencia como 
existencia a la existencia como esencia? ¿Juego de palabras? ¡Nada menos! De la esencia 
como significado a la esencia como significante.  (Primordial función propedéutica de la 
semiótica: del signo al trans-significado [trans-tiempo/ser]). A la vez: de la existencia 
como significante a la existencia como significado. Del Sein-Position de la KrV a la 
diferencia Dasein/Existenz en la WL y en SZ, y a la identidad Gott-Existenz en las WA. 
Esto repercute en la transformación del argumento ontológico, columna vertebral de la 
metafísica moderna y del idealismo alemán, en especial en Hegel y en Schelling, así 
como en el Fichte tardío. Desde Descartes, Spinoza y Leibniz es visible el germen de esta 
mutación. 

9- De onto-teo-logía a onto-teo-poiética: La filosofía de las WA
prepara la videncia rimbaldiana; a la vez resulta de ella en sentido retro-contra-témpico 
(“historia” “al revés”). On me pense (Rimbaud) dice la esencia libremente existente del 
cogito sum. “Mi” existencia se disocia en yo-yo (o yo mismo) y yo-otro. La dolorosa 
separación es lo que une. Yo es distancia, y la distancia es lo que (se) acerca, no algo en 

Characteristica Universalis Journal 
www.cujournal.com.ar ISSN: 2313-9501 9



ella: “es” el paréntesis y el subrayado. Dios: distante cercanía: tiempo y ser de yo 
autoconsciente. Poíesis: metafísica de la diferencia ontológica (Heidegger). 

10- Circuito del tiempo y metafísica: Circuito del tiempo interno
de cada ente, y circuito del tiempo interno de Dios; aun más: circuito del tiempo eónico 
intráneo del pre-tiempo del tiempo. La metafísica cumple la función de nexo interior; es 
nexo témpico. Dios existente se metamorfosea en finita conciencia existente según juegos 
témpico-contratémpicos. Pero en el tiempo originario, “eterno”, pre-Dios, falta la 
dimensión P→Pt2 (de pasado a presente secundario). Parece haber sido vislumbrada por 
Hegel y Schelling. (Cf., para Hegel, mi TSA; para Schelling, lo que se expone a 
continuación.) 

Tiempo como experiencia-contracción (cum-traho). Adviene, 
está pasando. Yahveh congrega en su pasar por sobre Elías, quien ve su espalda. Está 
volviendo.  Al ser pensado por significantes que se autoniegan, ocurre –archiprehende, 
ereignet– el atrás, sopla (viento, pneuma, espíritu) lo que adviene. “Primero” “es” el 
futuro (F), no el pasado (P): se narra lo que ha sido vislumbrado (reversión de códigos 
filosófico-transcendentales de las WA). “Nada es lo que es sino otra cosa”. Para que el 
oscuro futuro –significado in-significante– se vislumbre ha de estar expandiéndose 
(presente) porque se sabe y se lo narra: es pasado, ha pasado. Y el lugar de paso es yo, 
que es tal lugar por lo que pasa: 

1-“Soy el que era.     Pt  →     P 
2-“Soy el que seré.   Pt   →    F 
3- “Era el que seré.   P   →     F
4- “Seré el que soy”. F   →    Pt

Establecido el esquema de circulación cuadrática del tiempo 
según el tiempo-ser pre-pensado del se me piensa del yo, se tiene: 

El doble presente resulta de la falta de distinción entre Pt1 y Pt2, 
o sea, entre el presente existencial finito y el presente eterno, o incluso entre ente y ser.
Por tal falta, la imagen del circuito cuadrático parece forzada respecto de las ideas de
Hegel y Schelling, no obstante iniciarse en ellas el brote filosófico de la circulación
témpica: ambas filosofías preparan la idea  de la circulación témpica, del cuadrado de los
vértices metamórficos del tiempo purísimo. En todo caso, según ambos filósofos el doble

Characteristica Universalis Journal 
www.cujournal.com.ar ISSN: 2313-9501 10



presente no puede interpretarse como la depresión del presente aparente, a la manera de 
Baader, sino como contracción y profundización, en lo que se cifra que el vínculo binario 
F P requiera siempre la mediación del presente. La expansión y el retorno se 
consuman –archiprehenden– como presente. (Hay Pt del F y Pt del P.) Y en esta 
circulación ser no es predicado, como en el arquetípico caso “Dios es”, sino sujeto, de lo 
cual resulta el significativo operar de una suerte de argumento ontológico “al revés”. 
Además, el predicado es el mismo sujeto en otra forma y no hay cópula; antes bien, el 
sujeto es la cópula: ser no es inherente a nada sino que el ente es su brotar como in-
significancia, trans-fondo de la circulación del presente secundario. Puede, pues, decirse 
que presente, con su bifacialidad, pasado y futuro son las pro-posiciones pre-copulantes 
del tiempo, los límites de la contracción pre-serente del ser (no ente) entizante, y tiempo 
pre-significado signa el principio entizante de ser. 

Siglas 
KrV: I. Kant, Kritik der reinen Vernunft. 
Ph.d.G: G.W.F Hegel, Phänomenologie des Geistes. 
WL:             „              ,. 
WA: F.W.J Schelling, Die Weltalter. 
NL:              „             , Un manuscrito de WA, Berliner Nachlass. 
SZ: M. Heidegger, Sein und Zeit. 
TSA. E. Albizu,  Tiempo y saber absoluto. 
F: Futuro 
P: Pasado 
Pt: Presente 

Bibliografía 

SCHELLING, F. W. J.: 

- Sämtliche Werke. Ed. Karl. F. A. Schelling. Stutgart 1856 – 1861. I y II, en 10 y 4

tomos.

- Schellings Werke. E. Manfred Schröter, München (1927 – 1954). En 6 y 6 tomos.

Basada sobre la edición de Karl Schelling.

- Schellings Werke. Ed. H. M. Baumgartner, W. G. Jakobs…,  Comisión de la

Academia de Ciencias de Baviera. En edición desde 1975.

- Ausgewählte Schriften. (1985) Ed. Manfred Frank. Suhrkamp. Frankfurt. 6 tomos.

Characteristica Universalis Journal 
www.cujournal.com.ar ISSN: 2313-9501 11



- Schelling Philosophie der Offenbarung, 1841 / 42. (1977) Hg. M. Frank,

Suhrkamp. Frankfurt.

- Die Weltalter. Fragmente in den Urfassungen von 1811 und 1813, ed. M.

Schröter; en Schelling, Werke, Jubiläumsdruck, Nachlassband, München: Beck,

1993. [La versión 1811 lleva el título I. Die Weltalter. Erstes Buch. Die

Vergangenheit (p.1) Sigue: Einleitung (p.2). Erstes Buch.  Die Vergangenheit

(p.17).]

- Weltalter-Fragmente, aus den Manuskripten des Berliner Nachlasses, ed. K.

Grotsch; en Schellingiana 13, Stuttgart Bad Cannstatt: Frommann-Holzboog,

2002, 3 vol.

ALBIZU, EGDARDO. (1999). Tiempo y saber absoluto. Bs. As., Jorge Baduino Ediciones. 

DE LA CRUZ, JUAN DE. Subida al monte Carmelo. 

HEGEL, G.W.F. Phänomenologie des Geistes. (1807) Auf d. Grundlage d. Werke von 

1832-1845 neu ed. Ausg., Ausg. in Schriftenreihe »Suhrkamp-Taschenbuch 

Wissenschaft« Bd. 3. Suhrkamp, 1986. 

HEGEL, G.W.F. Wissenschaft der Logik. (1816) Auf d. Grundlage d. Werke von 1832-

1845 neu ed. Ausg., Ausg. in Schriftenreihe »Suhrkamp-Taschenbuch Wissenschaft« Bd. 

5. Suhrkamp, 1986. Erste Teil.

HEIDEGGER, MARTIN (1927) Sein und Zeit. Tübingen, Max Niemeyer Verlag. 1979.

[Versión castellana: Ser y Tiempo Trad. J. E. Rivera. Santiago de Chile, Editorial

Universitaria. 1998.]

KANT, I. (1781)  Kritik der reinen Vernunft.

Rimbaud, A. Cartas del vidente. (Lettres du voyant).

Characteristica Universalis Journal 
www.cujournal.com.ar ISSN: 2313-9501 12




