
Introd., trad. y notas: M. Zubiria 

Uno de los argumentos más simples y más eficaces contra la filosofía consiste en 

rechazar la pretensión de verdad de un saber que se presenta como una serie dispar de 

doctrinas heterogéneas e incluso antagónicas. 

Fue Platón, entre los antiguos, el primero en salir al encuentro de esa dificultad, 

pero quien acabó por reducirla a silencio fue Aristóteles, sobre todo en el libro I de su 

Metafísica, al mostrar cómo la inteligencia es capaz de comprender doctrinas diferentes 

acerca de unas mismas cuestiones organizándolas en la unidad comprensiva y 

conceptualmente diáfana del movimiento sostenido de una sola reflexión. 

Ello no obstante, aquel antiguo argumento, aun cuando no se lo formule de 

manera explícita, ha seguido haciéndose oír en todo tiempo.  En él ha encontrado la 

filosofía un estímulo para esclarecer su propia naturaleza, plural (o histórica) a la vez 

que unitaria (o sistemática), en cada uno de los diferentes momentos del todo de su 

presente. 

Por lo que atañe a nuestro tiempo, hace ya cuatro décadas, a comienzos de la del 

70, en la lección inaugural impartida al ocupar su cátedra de Filosofía en la Universidad 

de Brunswick, Heriberto Boeder hizo valer, precisamente en relación con la naturaleza 

del saber filosófico, una distinción elemental que habría de resultar enormemente 

fructífera en todo su trabajo posterior; distinción que no sufre menoscabo alguno porque 

se la ignore y que permite deshacer más de una confusión en materia histórica. 

La lección de marras se titula: “¿Qué consuma la Filosofía Primera?” y evita así, 

de manera deliberada, el nombre, tan manoseado por entonces, de “Metafísica”. La 

expresión de “Filosofía Primera” se remonta a Aristóteles (Met. VI, 1026 a 24), lo mismo 

que la de “ciencia primera”. Aunque Aristóteles parece considerarlas sinónimas, se 

volvió frecuente apelar a esta última para nombrar la filosofía en su conjunto, mientras 

que el hablar de “filosofía primera” remite a una distinción en el interior de tal ciencia. 

1 En lo que sigue se ofrece, con una breve introducción nuestra en cursivas, la traducción del capítulo 
dedicado a Schelling en la Topologie der Metaphysik, Friburgo/Munich 1980, 564-582. Los añadidos entre 
ángulos <…> y el uso de las cursivas para destacar algunas palabras son del traductor. 

Characteristica Universalis Journal 
www.cujournal.com.ar ISSN: 2313-9501 13

H. Boeder, Topologie derMetaphysik:
El origen de la razón (Schelling)1

Zubiría, M. (2020). H. Boeder, Topologie der Metaphysik: The 
Origin of Reason (Schelling) . Characteristica Universalis 
Journal, 1(1), 13–34



Es “primera”, argumenta Aristóteles, la filosofía cuya materia es lo primero en sí, el ente 

en cuanto ente; la consideración de los entes secundarios compete, por el contrario, en 

virtud de algunas distinciones que no es preciso repetir aquí, a las demás ciencias 

filosóficas. La noción de “primero”, predicada de un saber, supone una relación  de 

subordinación lógica respecto de lo “segundo”, en la que los términos pueden invertirse 

si cambia el sentido bajo el cual se los considera; para Aristóteles no sólo es “primera” 

la ciencia del ente en cuanto ente respecto de las demás ciencias filosóficas en general, 

porque también lo es, “por sí”, la Teología, frente a la Física, en el ámbito de la teoría, 

y la Política frente a la Ética, en el ámbito de la praxis, y la Poética frente a la Retórica 

en el de la póiesis. “Física”, “Ética” y “Retórica” son en cambio primeras “para 

nosotros”. 

Boeder aporta en este punto una novedad. En la lección mentada, en efecto, a la 

“filosofía primera”, desplegada en sentido histórico como una serie de posiciones 

fundamentales que comienza con Parménides, encuentra su centro propio en Agustín y 

se cierra con Hegel, Boeder opone una filosofía que ya no es calificada como “segunda”, 

sino como “la otra” (“die Andere Philosophie”).  

Lo otro (τὸ ἕτερον), según enseña Platón en el Sofista (257 b-c), no alcanza a ser 

lo contrario (τὸ ἐναντίον) de “lo primero” (τὸ πρώτον), no se le opone de manera 

excluyente, sino que debe su condición de ser “otro” al hecho de no hallarse con “lo 

primero” en una relación de identidad; basta con que lo primero se vea afectado por una 

simple negación, para que “lo otro” se presente como tal; esa negación nada dice del 

contenido positivo de “lo otro”, fuera de que “no es” lo primero. 

Boeder apela al título de “otra” para designar una filosofía que, a lo largo de la 

historia, sigue un camino propio, diferente del de la “filosofía primera” o “metafísica”. 

El título quiere hacer valer una distinción cualitativa sin la cual resulta vano, cuando no 

imposible, tratar de “orientarse en el pensar”. Porque, si bien se mira, las 

determinaciones historiográficas al uso poco o nada valen para hacer justicia a la 

dignidad de la “filosofía primera”. Marbetes como los de “escuela eleática” o “filosofía 

itálica” permiten la enormidad de agrupar a Parménides con Zenón y con Empédocles, 

como si sus pensamientos fuesen de algún modo semejantes. Y cuando, por dar otro 

ejemplo, se caracteriza la doctrina democrítea como “atomismo” y la platónica como 

“idealismo”, la abstracción de estos términos nada dice acerca de la imposibilidad de 

considerarlas como especies de un cierto género común. El caso es completamente 

Characteristica Universalis Journal 
www.cujournal.com.ar ISSN: 2313-9501 14



diferente si logramos reconocer las posiciones de Parménides, de Platón y de Aristóteles 

como constitutivas de la “filosofía primera”, y las de Empédocles, Demócrito o 

Espeusipo, exempli gratia, como integrantes de la “otra filosofía”. La “faena cisoria” 

que permite comprender las cosas de este modo supone una enorme capacidad de 

concentración y se sabe obligada por la máxima escolástica que nos amonesta a 

distinguir de manera incesante (“Distingue frequenter”).  

Tras este preámbulo indispensable, nos proponemos presentar en lo que sigue el 

pensamiento de Schelling, ateniéndonos a la exposición de conjunto ofrecida por el 

propio Boeder en su Topología de la Metafísica (1980), obra donde él mantiene todavía 

la noción de “Otra Filosofía”, relegada más tarde a favor de lo que él reconoció como 

el movimiento de “la distinción de la razón” <die Unterscheidung der Vernunf>. Porque 

“la razón” está lejos de presentarse, en su obra filosófica, como un saber de carácter 

homogéneo. Los infatigables repetidores del discurso moderno y submoderno contra el 

imperio de la razón y de lo racional en nuestra tradición filosófica, harían bien en 

anoticiarse de que ni la razón ni la filosofía son simplemente una; porque, siendo 

filosófica, la razón se realiza de manera diferenciada, en el sentido de las tres posiciones 

que puede adoptar ante una “Sabiduría histórica” que la precede, esto es, ante un saber 

epocal acerca del destino del hombre: la razón que se niega a reconocer en ese saber su 

condición de tal, es la “natural”; la que pretende reemplazarlo por una sabiduría forjada 

a su sabor por ella misma, es la “mundanal”; y la razón que acepta el don sapiencial y 

lo defiende o concibe en su verdad, es la “conceptual” o propiamente filo-sófica. 

A lo largo de la Última Época de su historia, la filosofía primera se ha desplegado 

en una figura única, integrada por las posiciones de Kant, de Fichte y de Hegel. La “otra 

filosofía”, en cambio, se muestra en un diferentes figuras edificadas tanto por la razón 

natural como por la mundanal, entre cuyos representantes aparecen los nombres de 

Hume, por ejemplo, o el de Jacobi, o el del propio Schelling.  

Si en relación con este último nos atenemos a la exposición boederiana, es porque 

su punto de mira no apunta de manera excluyente a la obra de Schelling, ni tampoco al 

blanco más dilatado de la “metafísica moderna” o del llamado “idealismo alemán”, sino 

a lo hecho por la filosofía toda, desde el Saber de las Musas hasta la Analítica del 

Lenguaje. ¿Es que acaso, cuando la filosofía reclama nuestra atención, puede no hacerlo 

como una totalidad? Precisamente porque la mirada boederiana mantiene siempre a 

rajatabla la voluntad de verlo “todo”, lo visto por ella nos hace repetir, también en 

relación con Schelling, unas palabras algo enigmáticas de la Carta Séptima de Platón 

Characteristica Universalis Journal 
www.cujournal.com.ar ISSN: 2313-9501 15



que rezan como sigue: “Ya sé que hay otros que han escrito acerca de estas mismas 

cuestiones, pero quiénes son – los conozco tan poco como ellos a sí mismos” (341 b). Y 

ahora sí, entremos en materia. 

Para la Metafísica moderna <tomando ahora esta expresión en un sentido amplio, 

como se lo hace habitualmente>, la verdad de lo sabido por ella ha de ir acompañada por 

la certeza. Si tal Metafísica comienza <históricamente> por la fundación <cartesiana> de 

la certeza en la conciencia, entonces la coronación y el remate de ese saber se halla en la 

Doctrina de la ciencia de Fichte, porque en ésta el reino de la certeza acaba por coincidir 

con el de la realidad; no podía ser de otro modo, puesto que la conciencia es, para la 

posición fichteana, la de aquella razón que se sabe a sí misma como el todo de lo real. 

Nada hay aquí para el yo que no esté determinado por el yo puro y, antes que determinado, 

puesto por él, porque se pone a sí mismo antes, incluso, de determinarse. 

En relación con esa plenitud, la posición de Fichte se vincula, a través de la de 

Kant, con la obra de la razón natural <representada por las posiciones de Descartes, de 

Spinoza y de Leibniz>, y con el proceso, inherente a ella, de la formación de la conciencia, 

que llegaba a representarse el todo de lo real sólo como algo que le ha sido dado para ser 

sabido. ¿Cómo se hace valer la relación con esta conciencia incluso en la metafísica 

fichteana? Mediante la finitud de la certeza ante una verdad infinita. ¿Cuál verdad infinita? 

Recordemos lo siguiente: la fase de cierre de la Época Media, la Teología Natural 

<forjada por Duns Scoto, por Ockham y por Nicolás de Cusa>, surgió del deseo de la 

razón natural por lograr la perfección que ella había podido alcanzar por sí misma en la 

certa et evidens cognitio; una cognitio referida todavía a lo que la Época Media  sabía de 

manera prioritaria. Pero una vez que aquella razón se ve privada de su determinación 

teológica por la fe de la religión moderna <que no es sino la de Lutero>, pasa a 

concentrarse en el objeto que le es al pronto adecuado, entiéndase, el objeto natural. El 

conocimiento de tal razón es perfecto, empero, por la seguridad que ella logra alcanzar 

en relación con su propia naturaleza y no ya con una naturaleza diversa de ella; es perfecto, 

por ende, en virtud de la certeza que la razón hace surgir sólo en cuanto conciencia, y ello, 

mediante el perfeccionamiento artificial, puesto que metódico, de su naturaleza. La 

autonomía de esta formación es la primera realización de la libertad que le es esencial. 

Pero en mientras la realidad de todos los objetos, e incluso la del yo, esté ya 

predeterminada para el conocer natural, la libertad no puede realizarse como absoluta; 

absoluta es ella, por de pronto, en sentido moral, en cuanto la realidad que le es propia es 

Characteristica Universalis Journal 
www.cujournal.com.ar ISSN: 2313-9501 16



la ley de la razón autónoma. La libertad no es un qué determinado, que siendo 

primeramente posible hubiese que volver efectivamente concreto, o algo ya 

efectivamente concreto que debiese desarrollarse; ella ha de realizarse sólo como un 

fundamento primordial; pero no en el sentido del efectuar o del crear algo ya determinado, 

porque, para la libertad, realizarse significa vincularse con una destinación. 

Kant muestra lo siguiente: la autodeterminación, en el sentido de la legislación 

moral, sólo es posible para la razón, en cuanto natural, si la certeza que le es esencial, la 

de la autoconciencia, no se ve negada por el conocimiento de la nhaturaleza. Ésta ha de 

hallarse pues bajo la legislación del entendimiento, lo cual exige que el objeto del conocer 

empírico sea pensado como fenómeno y más precisamente, como intrínseco a nuestra 

capacidad de representación. Esto permite que el objeto en sentido moral, conviene a 

saber, la resistencia de las inclinaciones, que se anticipan a la autodeterminación, sea 

pensado como cancelable en beneficio de la relación única del sujeto con su ley. Mediante 

ésta última, la libertad se vuelve presente por sí misma para el ser racional. La ley es 

verdadera a la vez que cierta; uno, en efecto, no puede dejar de sentirla. 

Atento a la unificación de la filosofía teórica con la práctica, Fichte muestra, cómo 

también “lo real de la sensación”, y no sólo la realidad concebida <por el entendimiento 

kantiano>, pertenece a la autodeterminación del yo, puesto que a su obrar originario; 

porque en todo determinar <Bestimmen> e incluso en todo poner <Setzen> el motivo 

obedece, en última instancia, al impulso del yo absoluto. Él es lo interior en todo obrar 

del yo, la “naturaleza” de la razón natural misma que se exterioriza como acción. 

En este impulso encuentra Fichte la verdad de toda certeza del yo; ella se da a 

conocer también en un sentimiento: el de la aprobación o el de la desaprobación; un 

sentimiento diferenciador en orden a la concordancia propia de la verdad. Pero el impulso 

muestra, en cuanto tal, la finitud de esta última, porque menoscaba la satisfacción 

inherente al sentimiento de aprobación, al renovar el anhelo de manera incesante. Y si el 

saber del yo es absoluto, por ser la certeza desarrollada de esa verdad suya, ello también 

comporta la certeza de la separación respecto de lo Absoluto en cuanto tal; separación 

dada en un saber considerado como exteriorización y revelación de lo Absoluto mismo. 

La razón, en efecto, ya que no puede saber lo Absoluto mismo, se ve llevada “cuando 

menos, a pensarlo” (II, 13), no sólo como un “más allá”, respecto del saber absoluto, sino 

también como algo independiente de éste. 

En su Crítica de la facultad discretiva, Kant hizo ver la necesidad de aquella fe, 

a la que ya antes se le había “hecho lugar”, que tenía por único objeto dos postulados: el 

Characteristica Universalis Journal 
www.cujournal.com.ar ISSN: 2313-9501 17



de la vida futura y el de la existencia de Dios. Este propósito de la crítica, si uno considera 

que ella parte de la determinación de lo bello, permite concebirla como exposición de la 

“Religión del arte”. La religión fichteana, por su parte, ya no descansa sobre la sola 

exigencia de la razón moral, la de realizar en el mundo el objeto de su voluntad, porque 

la razón, siendo a la vez teórica y práctica, reclama, antes que ello, concebir la génesis de 

su saber absoluto como revelación de lo Absoluto mismo. En este sentido, la religión de 

Fichte es la “revelada”. 

Al volverse hacia lo Absoluto mismo, el pensamiento fichteano debe renunciar al 

modo de la reflexión kantiana, que era esencial para la realización de su certeza, y se 

vuelve “intuitivo”, pero en un sentido diferente del de intuición intelectual, al remitirse a 

algo que, siendo diferente del yo, no es ya objeto alguno. Este pensamiento se vale de 

imágenes y así lo muestra al caracterizar el origen del saber absoluto como “luz”. 

El giro de Fichte, desde el fundamento del saber absoluto – fundamento que este 

saber tiene en sí mismo – hacia la captación de un origen que lo trasciende, se encuentra 

ya desde temprano bajo el efecto de la crítica schellinguiana; así por ejemplo, cuando 

Fichte, después de la aparición del Sistema del Idealismo trascendental, afirma que: “Lo 

absoluto no es saber, ni es ser, ni es identidad, ni es la indiferencia de ambos, sino que es 

de manera incondicionada pura y sencillamente lo absoluto.” (II, 13). 

En cuanto a Schelling, sus imitaciones tempranas de Fichte resultan engañosas; 

no va más allá de éste porque avanza, ya desde un comienzo, por el carril de la Otra 

filosofía, que no puede prescindir de la crítica a la Primera. Por eso la Otra parece 

promover la aparición de una nueva figura de la Filosofía Primera, pero lo parece sólo en 

tanto ésta acaba por distinguir y reconocer en sí misma el móvil que la anima. 

Por lo que atañe a la crítica, Schelling hace valer contra Fichte, que la intuición 

propia del saber absoluto, saber cuyo sujeto es el yo, no puede limitarse a ser la intuición 

“subjetiva” o “intelectual” del propio yo, sino que, de manera originaria, esa intuición 

debe ser “objetiva”, gracias al desarrollo de la inteligencia misma, o bien, “estética”, 

porque es precisamente en la obra de arte donde queda objetivado lo “No-objetivo 

absoluto”. El arte, en cuanto “Naturaleza productiva con conciencia” (Sämtliche Werke 

III, 634), franquea el acceso a una Naturaleza que produce sin conciencia y cuyo producto 

se muestra de manera inmediata como “un poema hermético, por su escritura secreta y 

maravillosa” (628). Ya por esto resulta claro que, dentro de la tradición moderna de la 

Otra filosofía, la actividad originaria de la razón esté caracterizada por el entender 

<verstehen> y no por el concebir. 

Characteristica Universalis Journal 
www.cujournal.com.ar ISSN: 2313-9501 18



Una razón diferente de aquella otra que, como figura de la conciencia, debe 

afirmarse en la certeza que impone al saber absoluto un límite insuperable; sin desmedro 

de lo cual, tal saber hace valer ante el yo la exigencia de “pensar, al menos” lo Absoluto 

que, así como trasciende aquella razón, así también, en cuanto “forma” del saber absoluto, 

se relaciona con éste. Por ello, para el pensamiento schellinguiano no es determinante la 

diferencia entre lo consciente y lo inconsciente como momentos del yo mismo, sino la 

que media entre lo consciente y lo que carece en sí mismo de conciencia, lo que, siendo 

de suyo inconsciente, se vuelve consciente sólo en otro y ello, merced a su propia 

objetivación. Es a causa de esta diferencia por lo que Schelling se ve obligado a 

encomendar al arte “lo que la Filosofía no puede exponer de manera exterior, esto es, lo 

inconsciente en el obrar y el producir, y su identidad originaria con lo consciente” (627). 

Se trata de una identidad que tampoco resulta accesible si uno se sitúa en el “punto de 

unificación” fichteano de la filosofía teórica y la práctica. 

Esta crítica de Schelling contiene ya el impulso para la renovación de la Filosofía 

Primera, al reconocer y cancelar, al mismo tiempo, la filosofía de la conciencia que Fichte 

llevó a su culminación. Aun cuando tal renovación no ha de ser por cierto obra de 

Schelling, éste señala al menos la tarea que dejó planteada la Crítica de la facultad 

discretiva. En el regreso, entendido como fundamentación, desde el producir de la 

imaginación al producir propio del impulso de la razón, la Doctrina de la ciencia se 

mostró situada en el punto de unión de la actividad de la razón teórica y práctica. Pero 

esta unidad, la de la razón consigo misma, es algo a todas luces diferente de la unión de 

la razón unitaria con su objeto; tal unión ya no surge en la historia de la formación del 

yo y de la autoconciencia. De allí que también el objeto correspondiente difiera por entero, 

en cuanto a su naturaleza, de la del objeto propio de la conciencia. El objeto que la razón 

mundanal de Schelling reconoce como suyo específico no es sino “el Bien supremo”. 

Si Fichte presentó la unificación de la razón como la de los sistemas dogmático y 

crítico, también para Schelling, el unificar obedece al mismo propósito, y por eso hace 

hablar al filósofo “crítico” de este modo: “En la medida en que obro de manera moral, 

aspiro, de manera inmediata, a la identidad absoluta de mi ser y, precisamente por ello, 

de manera mediata, también a la identidad de lo objetivo y lo subjetivo en mí; aspiro a la 

bienaventuranza <Seligkeit>” (I, 328). Este doble aspirar, inmediato y mediato, fue 

expuesto más tarde por Fichte, del modo más elocuente, en sus “Instrucciones para la 

vida bienaventurada”, también llamada por él “doctrina de la religión”. 

Characteristica Universalis Journal 
www.cujournal.com.ar ISSN: 2313-9501 19



Schelling por su parte, opone a lo expuesto la réplica siguiente: “Pero en ambos 

sistemas moralidad y felicidad son todavía dos principios diferentes que sólo puedo unir 

de manera sintética (una como fundamento y la otra como consecuencia), en la medida 

en que aún me hallo en camino hacia la meta última, hacia la tesis absoluta. Pero si ya la 

hubiese alcanzado, entonces las dos líneas que recorre el progreso infinito, la moralidad 

y la felicidad, se encontrarían en un punto; ambas dejarían de ser moralidad y felicidad, 

esto es, dos principios diferentes. Estarían unidas en un Principio, que precisamente por 

ello ha de ser superior a ambos: el principio del ser absoluto o de la absoluta 

bienaventuranza.” (ibid.). Este Uno, no ya sintético, sino tético, cuya tesis Fichte dilucidó 

en su primera proposición fundamental, es el objeto, ahora transformado, en cuya 

“exposición” está empeñado Schelling. 

La primera distinción de esta “exposición”, y también su primera determinación, 

fue vista por Schelling en la Crítica de la facultad discretiva, en la distinción de la misma 

en “estética” y “teleológica”. Los desarrollos de Fichte relativos a la génesis del saber 

absoluto se hallan fuera del marco de tal exposición, que, siendo esencialmente objetiva, 

permanece centrada en las producciones del arte y de la naturaleza. Si Schelling retoma 

la investigación de la autoconciencia es sólo a causa de lo que significa “exponer”: “Todas 

las operaciones del espíritu apuntan a exponer lo infinito en lo finito. La meta de todas 

estas operaciones es la autoconciencia, y la historia de ellas no es sino la de la 

autoconciencia misma.” (382) Es verdad que ya Fichte en su “Deducción de la 

representación” había hablado de una “historia”, pero ella lo era sólo en orden a la 

condición observadora y no ya activa u operante del filósofo; aquí, en cambio, la “historia” 

ha de entenderse en relación con la exposición teleológica de lo Absoluto mismo. Cuyo 

ingreso en la conciencia, tanto según el lado de la naturaleza, como a lo largo del curso 

de la historia, es una “construcción” y, en cuanto tal, una respuesta, productiva ella misma, 

a la producción originaria. Por eso Schelling, “con el principio del Idealismo”, se sitúa 

“en el punto de mira de la producción” y no ya, como Fichte, en el de la reflexión (IV, 

109). 

La razón que se corresponde con ello es la absoluta, o bien “la razón pensada 

como indiferencia total de lo subjetivo y lo objetivo” (IV, 114). Ella, según esto, es más 

originaria que la del saber absoluto, cuyo sujeto se determinó en la realización de la 

certeza de la razón de ser toda realidad. La razón de la mentada indiferencia ha de haber 

hecho abstracción incluso del yo y conocer toda realidad tan sólo como la del Absoluto 

Characteristica Universalis Journal 
www.cujournal.com.ar ISSN: 2313-9501 20



mismo. Pero en tal caso, ¿cómo ha de ser posible todavía la libertad? ¿Cae la razón del 

saber absoluto fuera del fundamento que la determina? 

Aun cuando Schelling puede haber escrito sus Investigaciones filosóficas acerca 

de la esencia de la libertad humana bajo el efecto de la crítica hegeliana, ellas muestran 

una necesidad que responde a la cosa misma, puesto que la exposición de lo Absoluto, 

debe hacer valer, sobre todo en la historia, precisamente una libertad que, hasta entonces, 

había sido sólo afirmada: el poeta del espectáculo de la historia, dice Schelling <poeta 

que no es sino lo Absoluto mismo> “no es independiente de nosotros, sino que se revela 

y descubre de manera sólo sucesiva mediante el juego de nuestra propia libertad, por 

donde, sin ella, tampoco él sería”; nosotros somos pues “poetas co-creadores del todo y 

quienes por nosotros mismos hallamos el papel particular que interpretamos” (II, 602). 

¿Pero, a qué se debe, en suma, el que lo Absoluto poetice la historia? “El sucederse de las 

cosas desde Dios es una revelación mediante la cual él da a conocer su propio ser. Pero 

esto es algo que él sólo puede revelar en aquello que le es semejante, en seres libres que 

obren por sí mismos” (VII, 347). La libertad del yo ha de ser pensada “en el orden de las 

consideraciones superiores”, propio de la Filosofía, no sólo como posible, sino como 

necesaria; el yo ha de ser libre porque “todo lo efectivamente real (la naturaleza, el mundo 

de las cosas)” – tal como esto fue introducido por la Crítica de la facultad discretiva – 

tiene “actividad, vida y libertad por fundamento” (351). Sólo en la libertad así entendida 

se funda la “indiferencia total de lo subjetivo y lo objetivo”; y sólo en ella se le descubre 

a la razón absoluta su origen desde lo Absoluto mismo. 

“El idealismo procura un concepto de la libertad que es, por un lado, sólo el más 

universal y, por otro, meramente formal. El concepto real y viviente empero, consiste en 

que ella es una facultad del bien y del mal” (352). Como facultad relativa a estos dos 

lados reales de la disyunción suprema, bien y mal, la libertad ha de tener una “raíz 

independiente” de Dios (354), puesto que él expone por doquier sólo el bien. Si la libertad 

es no sólo una posibilidad – vinculada con nuestra facultad de representación – sino una 

facultad operativa, entonces, a partir de lo puesto por ella de manera disyuntiva, cabe 

esperar que el sujeto que la ejerce sea constitutivamente un sujeto diferenciado. 

¿Cómo es esto de que la facultad de la libertad sea independiente incluso de Dios 

y que posea un ser propio? Esta pregunta se plantea fuera de la esfera de la conciencia y 

puesto que en la realización de la libertad debe incluir a Dios, se lo representa según su 

“naturaleza” y, por ello, como un ser en devenir, partiendo de una distinción de la 

Filosofía schellinguiana de la Naturaleza: la esencia es, por un lado, fundamento de 

Characteristica Universalis Journal 
www.cujournal.com.ar ISSN: 2313-9501 21



existencia, pero por otro algo existente por sí mismo. En Dios, el fundamento no es “Él 

mismo”, sino “una esencia ciertamente inseparable de él, pero al mismo tiempo diferente”, 

entiéndase: su “naturaleza” (358). Si este fundamento precede a Dios, ello no ocurre 

según el ser ni, menos aún, según el tiempo. 

Este fundamento, que es también el de todo lo existente, funda nada menos que el 

estar-fuera-de-él <Außer-ihm-sein>; es así un origen. En Dios, él es un anhelo <de 

exterioridad>; una voluntad carente todavía de autonomía, puesto que de entendimiento; 

éste es aquello que se enfrenta a tal voluntad, fuera ya de ella. Sin comprender, esta 

voluntad se quiere a sí misma, quiere la autonomía del entendimiento, que es, “en rigor, 

la voluntad en la voluntad” (359). Ya esta sola consideración de Dios, en orden no a una 

razón (con la que se hallaría cabe sí mismo), sino a su propio ser determinado como 

entendimiento, permite esperar, a propósito de la facultad discretiva, en lo que esta tiene 

de originario, una interpretación que eche luz sobre el corazón de la Otra Filosofía. 

La actividad de volver entendible lo Absoluto tiene que reconocerse en la cosa 

propia de la misma y comienza así por aquella distinción que hace surgir en Dios el 

entendimiento, pues “en el mundo, tal como ahora se nos presenta a la mirada, todo es 

regla, orden y forma”, esto es, efectos del entendimiento; “pero lo ajeno a regla <das 

Regellose> sigue estando siempre en el fundamento, como si pudiese irrumpir de nuevo, 

y en ningún lado parece que el orden y la forma fuesen lo originario, sino como si algo 

inicialmente ajeno a regla hubiese sido puesto en orden”; aquí no se trata, bien entendido, 

de lo irregular que el Creador leibniciano consideró entre diversas posibilidades, sino de 

un fundamento común al creador y a las criaturas. 

Lo ajeno a regla del fundamento “es, en las cosas, la base inconcebible de la 

realidad, el resto que nunca asoma, lo que ni con el máximo esfuerzo el entendimiento 

logra dilucidar, lo que, por el contrario, permanece eternamente en el fundamento.” La 

supuesta vanidad del esfuerzo es una clara alusión a Fichte, a aquella razón que logró 

acreditar la verdad de su certeza de ser toda realidad. Ciertamente que “lo real de la 

percepción sensible” ha de ser algo insoluble para el entendimiento; su estímulo, sin 

embargo, fue concebido por la razón fichteana como el fundamento absoluto que se 

identifica con el impulso propio de la razón.  

Visto en relación con lo diverso de la realidad y con el entendimiento mismo, el 

fundamento schellinguiano no pasa de ser nunca una “base”, un “concepto hallado 

mediante la empiria” (376), esto es, algo que el entendimiento conoce por la experiencia 

con lo inicialmente diferente de él mismo. Si la base de la realidad no deja de serle 

Characteristica Universalis Journal 
www.cujournal.com.ar ISSN: 2313-9501 22



inconcebible, tanto menos, como bien se comprende, ha de poder asumirla o cancelarla, 

pues “en rigor, el entendimiento ha nacido de esto que carece de él. Sin esto oscuro que 

la precede, no hay en la criatura realidad alguna; las tinieblas son su porción necesaria de 

la herencia.” (360) Bien que finita, la razón fichteana era, en virtud de su saber absoluto, 

luz de luz <lumen de lumine>, aun cuando esto le pareciera inconcebible, es decir, algo 

que cabe pensar, pero no saber. El entendimiento, empero, es luz de tinieblas <lumen 

tenebrarum> y, siendo el fundamento oscuro, su parto primero ha de ser el entendimiento 

transfigurador, no la razón. Pero si ésta sólo puede ser anterior al entendimiento, entonces 

Schelling y, con él, la Otra Filosofía, ¿la pone acaso en el fundamento oscuro? Veámoslo. 

Si Dios habita en la luz pura, ello sólo se debe a que él es “por sí mismo”, y ello 

según su propia determinación; él es claro para sí, en cuanto puede volverse representable 

en el ser que es su imagen y semejanza. No como si él hubiese de representarse a sí mismo; 

se engendra, antes bien, a sí mismo como igual consigo, y ello como la “palabra” del 

anhelo originario e infinito que él es. El espíritu o el amor “expresa la palabra, para que 

entonces el entendimiento, junto con el anhelo, se vuelva voluntad libremente creadora y 

todopoderosa y plasme en la naturaleza, privada inicialmente de orden, como en su 

elemento o como si ella fuese su instrumento.” (361) Esta voluntad transfigura de tal 

modo la naturaleza, que se vuelve explicable de manera teleológica. 

Las frecuentes alusiones al Dios trinitario y a su revelación encubren fácilmente 

la diferencia que media entre el propósito que anima a Schelling y el pensamiento 

filosófico de la Época Media. No se trata, para aquél, de aclarar la unidad de las personas 

de ese Dios a partir del ser cabe sí de la razón, conocido por nosotros, sino de explicar el 

exponerse-a-sí-mismo de una facultad discretiva que ya no se limita a juzgar, porque se 

ha vuelto creadora. En el fundamento ajeno a regla, el entendimiento destaca “la unidad 

oculta o la idea” (362) junto con el proceso de separación y singularización de las criaturas. 

En su ser y, por ende, en su querer, el principio oscuro es arbitrio <Eigenwille>, 

así como, en su falta de entendimiento, es “mero afán y deseo”. En él, el entendimiento 

se hace valer como voluntad universal mediante el sometimiento. Únicamente el arbitrio 

humano es capaz de elevarse hacia ella; sólo de este modo se salva la distancia que media 

entre el Principio tenebroso y el luminoso. 

Precisamente su condición de criatura explica la independencia del hombre 

respecto de la voluntad divina; difiere de ésta porque en el querer humano entendimiento 

y fundamento son separables. Por eso es capaz de hacer que lo oscuro cobre existencia 

propia como lo moralmente malo, y ello, en la mismidad que lo eleva por sobre la 

Characteristica Universalis Journal 
www.cujournal.com.ar ISSN: 2313-9501 23



naturaleza y su sujeción. Su mismidad <Selbstheit> puede sobreponerse incluso a la luz 

originaria, rendirse al “dios opuesto” y en esta “inversión positiva o perversión de los 

principios” (366) descansa el concepto del mal. Contra un concepto determinado sólo por 

la razón y su actividad propia, la de la realización del bien, Schelling, al partir de la 

facultad discretiva, señala: “El fundamento del mal no ha de hallarse sólo en algo positivo 

sin más, sino en lo supremamente positivo que contiene la naturaleza”, conviene a saber, 

“en la voluntad originaria, vuelta manifiesta, del primer fundamento” (369); esta base es 

lo más positivo puesto que lo más real, aun cuando no sea la realidad suprema; pues el 

fundamento primero sólo es tal realidad suprema en unidad con el entendimiento divino. 

“El fundamento es sólo una voluntad de revelación, pero para que ésta se dé, aquél 

tiene que hacer surgir lo propio y lo opuesto” (375); no sólo lo opuesto a la luz, sino 

también la repugnancia contra ella en el hombre. Únicamente así la revelación se 

completa, porque sólo en esa resistencia la palabra de dios, por su parte, cobra mismidad 

y se vuelve personal: “el hombre prototípico y divino” (377). 

“La posibilidad general del mal consiste en que el hombre, en lugar de hacer de 

su  mismidad una base, un órgano, pretenda asignarle una función rectora, volverla una 

voluntad omnímoda, y hacer de lo espiritual en él, por el contrario, un medio.” (389) Si 

esta explicación remite a la razón de la moralidad, se trata sólo de una apariencia; en rigor, 

ella apunta a la religión de la facultad discretiva, si es que la relación sustancial de la 

“religiosidad” ha de entenderse, en efecto, como la “sujeción del principio tenebroso (de 

la mismidad) a la luz”, y ello “en la acepción originaria, práctica, de la palabra” (392). 

Tal sujeción se determina en el sentido de que la “escrupulosidad” del obrar consiste en 

una “decisión suprema en pro de lo recto”; escrupulosidad que obtiene su seguridad de 

una fe que es “confianza” o, más precisamente, “una entera confianza en lo divino, que 

excluye toda elección” (394). Si esto de la “entera confianza en lo divino” recuerda la fe 

luterana, es sólo por lo que atañe a la confianza – en cuanto absoluta – mientras que la 

determinación de lo divino responde por entero a aquella “razón común del hombre” que 

pareció tener en Rousseau uno de sus portavoces. 

La libertad humana es condición para el principiar absolutamente libre de la 

autorrevelación de Dios; un principiar diferente del otro, perentorio, propio de la Creación; 

pues sólo por la revelación de su voluntad amorosa en la voluntad contenciosa humana, 

Dios se vuelve personalidad, supera el impulso contrario a esa revelación, de atenerse a 

sí mismo. El término “personalidad” significa aquí: “Vínculo de un ser autónomo con una 

base independiente de él, de tal modo que ambos se compenetren por entero y sean sólo 

Characteristica Universalis Journal 
www.cujournal.com.ar ISSN: 2313-9501 24



un único ser.” (394) Cuál es para Dios su base, esto recién se le descubre mediante el 

extremo de la maldad humana, pues no en él – esto es, no en Dios mismo – sino sólo en 

una criatura autónoma, el placer por lo creado puede hacer que la mismidad se aparte de 

la voluntad universal. 

“En la medida en que la mismidad, al desatarse, es el principio del mal, el 

fundamento excita el principio posible del mal, pero no el mal mismo ni tampoco un 

principio para la realización del mal.” (401) Si tal fuese el caso, dios no precisaría del 

hombre para volverse enteramente “él mismo”. Él no quiere el mal, pero tampoco puede 

impedir su posibilidad o, lo que es lo mismo, resistir la voluntad del fundamento. “Ello 

sería tanto como que Dios cancelara la condición de su existencia, esto es, su propia 

personalidad. Y así, para que no hubiese mal, tampoco tendría que haber Dios” (403). 

La figura concreta de la ley moral dotada de su sujeto propio era la personalidad. 

Ella, en el caso de lo absoluto, está unida con el ser o, más claramente, con el querer 

determinado por el bien objetivo. Lo querido no es una perfección ya en acto, sino una 

que ha de realizarse mediante la oposición. También para Dios vale aquello de que “toda 

vida tiene un destino y está sometida al padecer y al devenir.” También él, para volverse 

personalidad, tiene que ser sujeto; es así como se ha “sometido libremente” al devenir y 

a su destino – a la ley en su objetividad originaria – “puesto que ya antes, para volverse 

personal, separó el mundo de la luz y el de las tinieblas” (403). El juzgar del 

entendimiento, que comienza de este modo, acredita lo viviente de su condición al 

sostener la realización de cuanto depende no de él, sino de la voluntad del fundamento. 

Éste, “en su libertad”, provoca “la separación y el juicio (KRISIS) y, con ello, la 

actualización completa de dios. Porque el mal, si está completamente separado del bien, 

deja de ser ya el mal” (404), al quedar reducido a mera potencialidad. Se vuelve así, por 

fin, sólo “una base, algo sometido” (405). Mal lo era, por cierto, al inmiscuirse en el bien 

o, de manera más precisa: en tanto no había sido expulsado de éste. 

El mal separado permanece activo, por cierto, pero en una actividad que se devora 

a sí misma; por sí mismo es mero quehacer, que nada logra, que no puede volverse el de 

un yo, que ya no es empleado “para la realización de la Idea”, de lo <previamente> 

escogido por el entendimiento; actividad carente de meta y, en tal sentido, “irrealidad 

completa”. Su separación es al mismo tiempo el estar asumido propio de la muerte, 

porque todo partir a mejor vida <Verscheiden> tiene su meta en la consumaciòn de la 

separación del bien y del mal. 

Characteristica Universalis Journal 
www.cujournal.com.ar ISSN: 2313-9501 25



 

 

 La autorrevelación de lo absoluto es su mundanización. Él mismo se vuelve 

mediante el hombre un “ser del mundo” <“Weltwesen”> y se halla finalmente sometido 

a aquél, “que le ha sometido todo” (406). Atrae el mundo hacia sí por el hecho de que, en 

su propia realización como personalidad, juzga, esto es, lleva a cabo la separación 

completa de aquello, para lo cual la única facultad es la libertad. Él se realiza al consumar 

el juicio de aquella capacidad discretiva absoluta, que es el entendimiento inicial <der 

anfängliche Verstand>. 

La revelación llega a su remate con la soberanía del amor. Sólo a partir de tal 

unidad se vuelve posible la pregunta retrospectiva que interroga más allá del inicio del 

juzgar, por “lo que entonces había, antes pues de que hubiese el fundamento y lo existente 

(en cuanto separados), sin ser todavía como amor” (406). Visto desde el juicio y, por ende, 

desde el fundamento, lo primero incondicionado para todo entender es: el fundamento 

originario <Urgrund> o, mejor, lo carente de fundamento <Ungrund>. Más antiguo que 

la disyunción consumada en la revelación es el “ni – ni” primordial o la “indiferencia 

absoluta” de los opuestos; no el producto de los mismos en el sentido de su identidad, 

sino “un ser propio apartado de toda oposición, ante el que toda oposición se quiebra”, 

puesto que no sólo es una tesis carente de predicado, sino que ni siquiera es una posición. 

Sólo así lo Absoluto acredita hallarse enteramente relevado de la esfera de la conciencia. 

Pero sólo para que, en su “indiferencia total” frente a lo contrario conceda un poner, que, 

en cuanto juzgante ha de ser al mismo tiempo un oponer.  

 “La esencia del fundamento, como la de lo existente, sólo puede ser lo que precede 

a todo fundamento, esto es, lo absoluto por antonomasia, lo que no es fundamento”, 

escindiéndose “en dos principios igualmente eternos”, y ello de tal modo que “en cada 

uno está de igual manera el todo o es un ser propio.” Esta división <Teilung> es la 

condición del juicio <Urteil> del entendimiento. Pero la meta suprema de la división no 

es el juicio ni la obra propia de la justicia, sino que “mediante el amor se vuelvan uno” 

quienes, en lo carente de fundamento, “no pueden ser a la vez o no pueden ser uno”. Uno 

en el amor son “aquellos que, pudiendo existir cada cual por sí mismo, no lo hacen y no 

pueden ser sin el otro” (408). Lo que se revela pues, en la autorrevelación de Dios es, en 

última instancia, lo carente de fundamento por amor. 

 Con Schelling culmina el movimiento de la Otra filosofía, que no es sino la del 

comprender humano: él reivindica para la libertad humana la dignidad de asistir a lo 

absoluto a fin de que éste se vuelva una personalidad; pues sólo mediante el hombre 

Characteristica Universalis Journal 
www.cujournal.com.ar ISSN: 2313-9501 26



 

 

natural “Dios (tras la última separación)” hace suya “también la naturaleza”. A partir de 

esta historia, la filosofía comprende lo que ella misma es y lo que ha de ser. 

 “Sólo en la personalidad hay vida; y toda personalidad descansa sobre un 

fundamento oscuro, que ha de serlo también del conocimiento. Pero sólo el entendimiento 

hace surgir lo oculto en ese fundamento, lo que hay en él de meramente potencial, al 

conferirle forma y volverlo acto. Esto sólo puede ocurrir gracias a la separación, esto es, 

gracias a la ciencia y la dialéctica.” (413) El fundamento es sólo la base del conocimiento. 

El desarrollo de este último es impulsado por el entendimiento, por la fuerza 

diferenciadora, vuelta concreta en la naturaleza como espíritu, que, como el del bien se 

separa a sí mismo del espíritu del mal. Este entendimiento, que apareció de manera 

inmediata en la Filosofía Natural al comienzo de la Época Media, alcanza su madurez 

histórica en “la ciencia y la dialéctica” del “sistema” schellinguiano. 

 ¿Cómo se comporta este entendimiento en relación con la razón? Esto sólo cabe 

indagarlo una vez que él ha concluido la faena del juzgar, más aún: la del separar “real”, 

pues sólo entonces resulta visible en relación con cuál razón. Esta alcanza la 

determinación que le es propia allí donde lo supremo, el amor, permite mirar 

retrospectivamente desde su realización hacia su facultad, esto es, hacia lo carente de 

fundamento. Para el entendimiento, en efecto, lo primero en todos los órdenes no es tanto 

lo posible como, antes bien, la facultad o la fuerza; pues “todo mero conocer supone ya 

el ser que es propiamente tal”; y éste, a su vez, es – a diferencia del ser del yo absoluto 

fichteano – “un autoponerse real, un querer originario y fundamental, que hace algo de sí 

mismo y es fundamento y base de toda realidad esencial” (385). La actividad no ideal, 

sino real de una voluntad originaria es el fundamento unitario tanto del conocer como de 

sus objetos. 

 Hacer de sí mismo algo; la actividad cognoscitiva correspondiente es la del 

entendimiento. ¿Y cuál es la destinación de la razón? “No actividad, como el espíritu, no 

identidad absoluta de los dos principios del conocimiento, sino la indiferencia.” En cuanto 

tal, la razón es sólo y únicamente la del hombre; ella es, para el conocimiento humano, 

lo que, para el ser, aquello que carece de fundamento; simplemente aquella indiferencia 

ante todas las oposiciones, que se realiza como amor. 

 La razón es “la medida y por así decir el lugar general de la verdad, el sitio quieto 

donde se recibe la sabiduría originaria, a partir de la cual, como mirando hacia el 

paradigma, el entendimiento ha de dar forma”. Tal razón es una memoria, no de lo que 

es, sino de aquel ser originario que es querer o un “ponerse real a sí mismo” <“reales 

Characteristica Universalis Journal 
www.cujournal.com.ar ISSN: 2313-9501 27



 

 

Selbstsetzen”>. Ella no hace surgir la sabiduría, sino que se limita a captarla, para que el 

entendimiento, diferenciador y determinante tome de ella la medida de su configurar. Él 

confiere a la sabiduría la figura de la ciencia. En consecuencia, el predicado de “filosófico” 

conviene no tanto a la razón cuanto al entendimiento; bien que sólo en vista de la 

asignación de sabiduría recibida por la razón; pues la filosofía “recibe su nombre por un 

lado del amor, como del principio animador universal, y por otro de esta sabiduría 

originaria que es para ella la meta propiamente dicha” (415). 

 Lo que la razón ha conservado y conserva es la revelación consumada del querer 

originario. Como ciencia, la filosofía debe comprender este contenido en la génesis del 

mismo. Lo cual no significa que ella se volviese histórica. Sólo entonces habría de 

volverse la historia de su propia tradición, cuando al entendimiento científico, junto con 

la razón concipiente también se lo privase de la imagen originaria (paradigma) de la 

sabiduría. En la cumbre de la revelación, la génesis de lo real es algo enteramente presente. 

 Ya Jacobi había sostenido que la realidad se revela y que es materia de un creer. 

Por lo que atañe al “fundamento” de la realidad, este creer, además de poseer una certeza 

inmediata, es capaz de desarrollo científico Esto obliga empero a volverse hacia otra 

revelación, diferente de la del “creer meramente histórico” y a convertir las verdades de 

la Sagrada Escritura en verdades de la razón; y ello, ateniéndose a una “revelación más 

antigua que cualquiera de las escritas: la de la Naturaleza” (415). Su revelación no sólo 

iguala en dignidad a la de la Escritura – así lo vio ya a finales de la Época Media 

Raimundo de Sabundia (Theologia Naturalis, Prologus 35, ed. Stegmüller, Stuttgart 1966) 

– sino que la aventaja; su verdad es anterior tanto según la cosa como para nosotros. 

 De la Naturaleza recibe la razón aquella sabiduría originaria que nuestro 

entendimiento despliega como ciencia y, más precisamente, como “Filosofía de la 

Naturaleza”. Esta sabe al entendimiento humano vinculado en el “proceso teogónico” y 

por ello se completa en una Filosofía de la Religión de esa revelación. La filosofía de la 

Mitología y de la Revelación vincula lo ya entendido por el entendimiento de marras – 

acerca tanto de la necesidad del proceso como de la libertad de la historia (Obra Póstuma 

IV, 3) – en la Filosofía de la Naturaleza y lo eleva así a la condición propia de lo entendido 

por una ciencia. 

 Con Schelling, la Otra Filosofía de la Época Moderna, esto es, la teoría del 

entender humano, ha expuesto su objeto de manera exhaustiva: la Naturaleza en cuanto 

origen de toda actividad tanto de la razón como del entendimiento del hombre. Aquí, en 

la posición de Schelling, la Otra Filosofía, separada por la mayor de las distancias 

Characteristica Universalis Journal 
www.cujournal.com.ar ISSN: 2313-9501 28



respecto de su comienzo histórico con Hobbes, si vuelve manifiesta su diferencia respecto 

de las ciencias cuya unidad es simplemente “técnica”, también, en su dependencia de la 

Filosofía Primera llega al extremo de aparentar identificarse con ella. 

[A modo de corolario traducimos en lo que sigue la introducción (págs. 579-582) 

al extenso capítulo de la “Topología” – abarca más de cien páginas – dedicado a Hegel] 

C. El fundamento absoluto de la ciencia (Hegel)

Lo que Hume para Kant y Jacobi para Fichte, esto fue Schelling para Hegel. Fue 

él quien le hizo ver la parcialidad de toda filosofía de la conciencia. Por eso Hegel valora 

en él el intento de dotar al saber absoluto – desarrollado por Fichte, como el del yo finito 

– de su contenido verdaderamente absoluto. Verdaderamente, puesto que un absoluto no

restringido ya a la verdad alumbrada por la comprobación fichteana de la certeza primera

de la conciencia, sino liberado en la verdad “objetiva” de una Naturaleza que hace surgir

en un comienzo las operaciones necesarias del espíritu humano (en la creación) y  la

conciencia de las mismas (en la revelación).

Esta Naturaleza ya no está determinada por nuestra facultad de representación ni 

por nuestra facultad apetitiva; ya no es más lo otro que el yo y su espontaneidad absoluta, 

sino, antes bien, su origen. Se vuelve objetiva de manera sólo mediata y ello para la 

intuición estética, puesto que en la obra de arte en cuanto producida con y sin conciencia 

a la vez. Si toda realidad es revelación – ante ella “sólo cabe el creer” y, en rigor, aquel 

creer que Fichte elevó a la condición de certeza – ello se debe a que el existir de la 

Naturaleza es producir y, con mayor precisión, una autoexposición de lo real 

incondicionado. 

Aquí lo primero ya no es una certeza que reclama la verificación de lo creído por 

ella, sino una verdad que, precisamente por revelarse, pide verse confirmada como tal en 

la conciencia. De allí que sea esencial al sujeto de la revelación el humanarse y es en este 

sentido que ha de entendérselo como Dios. En orden a lo cual, la autopresentación de lo 

Absoluto como Naturaleza productiva es el “proceso teogónico”.  

Pero una intelección de la Otra Filosofía, si bien puede ser un estímulo, jamás 

resulta ser un momento determinante para el progreso de la Filosofía primera. Y por eso 

la crítica de Hegel a Schelling se atiene a aquella determinación que ya Kant y Fichte 

Characteristica Universalis Journal 
www.cujournal.com.ar ISSN: 2313-9501 29



 

 

habían hecho valer en la certeza de que “yo soy libre” y, más precisamente, en el 

sentimiento de esa realidad que es la libertad. ¿Cuál determinación? 

La libertad posee la realidad de una idea, vale decir, la de un concepto de la razón; 

de una razón que, para hacer posible la libertad, diferenció el objeto en “cosa en sí” y 

“fenómeno” y que, en consonancia con ello, se diferenció a sí misma, en cuanto práctica, 

respecto de la teórica. La realidad de esta idea es única en su género por el hecho de ser 

concebida sólo en el movimiento su realización. Y es realizada no ya por el hecho de que 

un hombre “tenga razón”, sino sólo en cuanto él “es razón”, esto es, en cuanto se sabe 

como ser racional; en cuanto se diferencia en su desear respecto de sí mismo como ser 

sensible. Sólo por la libertad alcanza la razón semejante grado de concreción.  

 Kant había mostrado lo siguiente: el juicio de “yo soy libre” no puede verificarse 

en la medida en que su sujeto es representado como un fenómeno natural. Ser-libre no es 

un predicado “real” en el sentido de lo real de la sensación. El sentimiento de ser libre 

acompaña, antes bien, la presuposición de la idea de la libertad en mi obrar. Sólo con tal 

presuposición comienza el yo a ser lo que ha de ser en cuanto “práctico”. A partir de esa 

idea <A> se determina como libre mediante el término medio de la ley moral <B>, que él 

se da a sí mismo como singular <E> y a la que se somete como a su universal. Sólo como 

este sujeto de la ley es libre y es de manera general “sujeto” en sentido práctico. Yo no 

puedo ser libre de manera inmediata, esto es, en mi condición de ser natural, sino sólo 

mediante el término medio de la ley moral, en relación con la cual me determino como 

su sujeto; y este determinar es lo único que satisface la destinación racional del hombre. 

 Fichte, por su parte, expuso lo siguiente: el juicio de “yo soy libre”, entendido 

como contenido de la ley, no es sino la exigencia de que yo debo ser yo. Aquí lo 

presupuesto no es ya la idea de la libertad, sino la actividad del sujeto de la formación. 

Este sujeto es la naturaleza, activa en las acciones originarias y necesarias del espíritu 

humano <A>. El término medio del silogismo que las religa con la idea del yo <E> es 

empero la libertad de la conciencia acerca de las mismas, conciencia cuya auto-exposición 

es la Doctrina de la ciencia <B>. 

 “La libertad o, lo que es lo mismo, el obrar inmediato del yo en cuanto tal” – 

conviene a saber, como obrar autoconsciente – “es el punto de unión de la idealidad y la 

realidad. El yo es libre sólo en la medida en que se pone como libre o se libera: y se pone 

como libre, o se libera, en tanto es libre.” (Werke I, 371). Consciente de su acción 

necesaria, está cierto de su libertad, puesto que se determina por sí mismo a sí mismo y 

al hacerlo asume o cancela el sentimiento de estar determinado por una naturaleza que le 

Characteristica Universalis Journal 
www.cujournal.com.ar ISSN: 2313-9501 30



 

 

es ajena. Esto lo hace sin embargo de manera sólo momentánea y en el curso infinito de 

la aproximación a una “libertad en sí inalcanzable” (277). Es sujeto, dentro de este 

contexto, en el sentido no tanto de la mentada subordinación sino, antes bien, en el del 

trabajo consigo mismo o en el de su formación <Bildung>. 

 El saber absoluto del yo fichteano es incondicionado sólo en cuanto a su forma, 

esto es, como el despliegue científico de una certeza primera. El contenido de tal saber, 

empero, está condicionado por ser la actividad del yo puro finito. Precisamente por ello, 

la forma incondicionada necesita ser deducida de algo diferente, esto es, de un Absoluto 

situado allende el saber absoluto; un Absoluto que no puede abandonar su condición de 

tal, la de encontrarse más allá del yo, a causa de la libertad de este último y de la formación 

correspondiente. Esto excluye, ante todo, que lo absoluto pueda ser concebido como 

sujeto y, más precisamente, como sujeto libre. En vista de lo cual, la Teogonía de 

Schelling, lejos de volverse un estímulo para el pensamiento hegeliano, le ofrece 

resistencia, apelando a la satisfacción de haber cancelado la trascendencia de lo absoluto, 

de haberlo objetivado para el entender en el proceso de la naturaleza física y espiritual, 

al haberlo vuelto accesible a la intuición. 

 Bien pudo Schelling haber dado a la filosofía lo absoluto por contenido y haber 

logrado de ese modo que la Otra Filosofía cobrase la apariencia de una Metafísica. Pero 

la Otra Filosofía aparta de sí algo que para la Metafísica moderna es esencial: ser ciencia 

de la razón pura productiva; el contenido absoluto de la ciencia schellinguiana limita lo 

que había sido hasta entonces el saber absoluto a la parcialidad de una filosofía de la 

“inteligencia”. 

 Hegel renueva el movimiento de autodeterminación del saber absoluto en la 

medida en que completa la distinción entre la actividad racional libre y la natural, al hacer 

que la inteligencia o la razón se diferencie respecto de sí misma, esto es, se aleje de sí en 

cuanto figura de la conciencia. Resulta fácil señalar, a posteriori, que era necesario llevar 

la forma y el contenido del saber absoluto a esa relación de equilibrio que sólo podía partir 

de su forma, pues ese contenido absoluto que es la Naturaleza productiva, permite 

reconocer la forma del saber sólo como producto de la revelación, pero no como eso que 

ella misma mueve. Una explicación semejante, a partir de razones formales, pasa por alto, 

sin embargo, que lo que empuja aquí a la Filosofía Primera a dar un nuevo paso no es 

sino lo que animó <de manera decisiva> las posiciones de Kant y de Fichte: <no el 

preguntar por el origen de la razón, el sino llegar a concebir la razón misma como> la 

libertad de lo absoluto. 

Characteristica Universalis Journal 
www.cujournal.com.ar ISSN: 2313-9501 31



A causa de la misma, el pensamiento no puede quedar detenido ante el hecho de 

que aquella revelación necesite de nuestra conciencia, sin que ésta pueda ser nunca 

concebida como el sujeto de aquélla. Hegel reconoce que si es acertado negarle eso a la 

conciencia, no lo es el negarlo a nosotros, en la medida en que nos hallamos bajo la 

destinación de la libertad (Werke III, 14). A causa de esta idea, el saber absoluto es para 

nosotros algo a lo que no podemos renunciar; saber que comienza por la ley moral 

kantiana en la medida en que lo distintivo de ésta, como lo sabido, se muestra en el hecho 

de que posee por contenido la forma de la ley, su universalidad y necesidad. Sólo en 

cuanto sujetos de esta ley somos nosotros seres racionales, en lugar de tener meramente 

razón. 

Habiendo Fichte – mediante un acto de la libertad – elevado a la conciencia las 

operaciones necesarias de un sujeto semejante, les confirió la forma de principios 

fundamentales <Grundsätze> de aquel sistema de conocimientos que ha de ser la Ciencia 

Primera. Pero esta ciencia quedó sujeta a una mejora infinita – lo mismo que el yo libre 

en la aproximación a su ideal – porque, a causa de la naturaleza de la conciencia, podía 

concebir esos sus principios fundamentales sólo como un punto de partida inmediato y 

no, empero, como resultado. 

La ciencia que, en su desarrollo, se mantiene como saber absoluto, ha de tener por 

resultado precisamente esa idea de la libertad que la razón práctica sólo podía presuponer; 

pero tal resultado no como una igualdad, proyectada hacia lo infinito, del yo con su idea; 

no como un resultado que debe ser tal, sino como uno ya alcanzado. En cuanto tal no 

puede caber en la formación de la conciencia, sino sólo en el desarrollo de aquella ciencia 

que es la del pensar infinito, puesto que la del que permanece cabe sí. Tal es la Ciencia 

de la Lógica, la del concepto puro, el que configura el reino de la libertad (15). 

Fichte había mostrado expresamente, qué y cómo la lógica formal ha de ser vista 

en sus principios fundamentales, por parte de la Metafísica en cuanto Doctrina de la 

Ciencia, como una abstracción. Si en su lugar se presenta ahora la Lógica de Hegel, ello 

se debe sólo al haber inteligido que la verdad misma para toda certeza ha de presentarse 

en la figura del sistema científico y que tiene “sólo en el concepto el elemento de su 

existencia” (II, 7). Es tan poco lo que esta ciencia reniega del formalismo lógico, que 

precisamente en él destaca el método de aquel producir que no sólo se equipara al de la 

Naturaleza, sino que lo sobrepuja, puesto que la Naturaleza, en el resultado de la Lógica, 

esto es, en la Idea absoluta, se acredita como el momento de la inmediatez frente al otro, 

el propiamente primero, de la mediación. 

Characteristica Universalis Journal 
www.cujournal.com.ar ISSN: 2313-9501 32



Ya Kant expuso que el arte arquitectónico de la razón conoce la ciencia sólo como 

sistema, como “la unidad de los conocimientos diversos bajo una idea” (Schriften III, 

538). Mientras que la idea aparece aquí todavía en una posición subordinante, ya en la 

Doctrina de la Ciencia de Fichte es comprendida de tal modo, que la diversidad pertenece 

al curso de su determinación progresiva. En la ciencia hegeliana, por su parte, ella <la 

idea>, al producir todas las singularidades de lo universal que ella es, se vuelve la 

destinación plena de sí misma. 

Lo que de manera más precisa, puesto que en razón de su fundamento, constituye 

la ciencia, es – como Kant, además, lo muestra – la actividad de un “fin propio, supremo 

e interno, que hace posible el todo (de una ciencia de unidad arquitectónica)” (539). Este 

fundamento es, para la ciencia hegeliana, la idea misma en cuanto libre y, por lo mismo, 

absoluta. Pero sólo es posible hablar de ella en cuanto libre, porque ella, en la realización 

de sí misma, se acredita como verdadero sujeto: por un lado, al someterse a la propia 

destinación, por otro, al penetrar íntegramente la objetividad, al asumir la indiferencia 

frente al concepto o <lo que es lo mismo> la ausencia exterior de finalidad <en la 

objetividad>. Sólo en la libertad realizada de la Idea absoluta se vuelve esencialmente 

transparente para el ser racional la idea de la libertad y, por ende, también su destinación. 

Tal es el propósito que anima la “Ciencia de la Lógica”.  

Hegel antepone a su exposición, por un lado, la “Fenomenología del Espíritu”, y 

ello, como la prueba apagógica de la posibilidad de tal ciencia; cancela, en efecto, la 

resistencia de la conciencia natural, en particular de su razón práctica, frente a un 

conocimiento absoluto de lo Absoluto. Por otro lado, hace que a su Lógica, en cuanto 

exposición solamente “ideal” del sistema, le suceda la exposición “real”, esto es, la 

“Enciclopedia de las ciencias filosóficas”; esta vuelve visible la productividad del 

concepto puro en la naturaleza física y espiritual, y conduce su trabajo hacia aquel gozo 

concedido sólo por el resultado del devenir de tal naturaleza; resultado que no es sino la 

Filosofía en cuanto ciencia que es, ella misma, libre. 

En la sucesión de estas obras, empero, se muestra sólo el movimiento histórico 

del pensamiento hegeliano, por obra del cual se une con las posiciones kantiana y 

fichteana. La realización sistemática del Principio <fundante> de la Metafísica moderna, 

por la que ella es ciencia primera, tanto en sentido poiético, como teórico y práctico, no 

comienza con la “Fenomenología del Espíritu”, sino con la “Ciencia de la Lógica”, en 

cuanto ciencia poiética por antonomasia y conduce, por sobre el saber teórico de la 

Characteristica Universalis Journal 
www.cujournal.com.ar ISSN: 2313-9501 33



“Enciclopedia” hacia el saber práctico de la Filosofía del Derecho; en esta figura, sin 

embargo, la filosofía práctica es todavía sólo una parte de la teórica. 

Pero si también la historia de la formación de la conciencia en la “Fenomenología” 

es de naturaleza práctica, esto aparece en una doble posición, porque su índole es diferente. 

Precisamente en ello hay que ver un primer indicio de la crisis inherente al principio 

hegeliano de la Metafísica moderna. 

…………………………………… 

Characteristica Universalis Journal 
www.cujournal.com.ar ISSN: 2313-9501 34




