Characteristica Universalis Journal
www.cujournal.com.ar ISSN: 2313-9501

Zubiria, M. (2020). H. Boeder, Topologie der Metaphysik: The
Origin of Reason (Schelling) . Characteristica Universalis
Journal, 1(1), 13-34

H. Boeder, Topologie derMetaphysik:
El origen de la razén (Schelling)!

Introd., trad. y notas: M. Zubiria

Uno de los argumentos mds simples y mas eficaces contra la filosofia consiste en
rechazar la pretension de verdad de un saber que se presenta como una serie dispar de
doctrinas heterogéneas e incluso antagonicas.

Fue Platon, entre los antiguos, el primero en salir al encuentro de esa dificultad,
pero quien acabo por reducirla a silencio fue Aristoteles, sobre todo en el libro I de su
Metafisica, al mostrar como la inteligencia es capaz de comprender doctrinas diferentes
acerca de unas mismas cuestiones organizandolas en la unidad comprensiva y
conceptualmente diafana del movimiento sostenido de una sola reflexion.

Ello no obstante, aquel antiguo argumento, aun cuando no se lo formule de
manera explicita, ha seguido haciéndose oir en todo tiempo. En él ha encontrado la
filosofia un estimulo para esclarecer su propia naturaleza, plural (o historica) a la vez
que unitaria (o sistemdtica), en cada uno de los diferentes momentos del todo de su
presente.

Por lo que atarie a nuestro tiempo, hace ya cuatro décadas, a comienzos de la del
70, en la leccion inaugural impartida al ocupar su catedra de Filosofia en la Universidad
de Brunswick, Heriberto Boeder hizo valer, precisamente en relacion con la naturaleza
del saber filosofico, una distincion elemental que habria de resultar enormemente
fructifera en todo su trabajo posterior; distincion que no sufre menoscabo alguno porque
se la ignore y que permite deshacer mas de una confusion en materia historica.

La leccion de marras se titula: *“;Qué consuma la Filosofia Primera?” y evita asi,
de manera deliberada, el nombre, tan manoseado por entonces, de “Metafisica”. La
expresion de “Filosofia Primera” se remonta a Aristoteles (Met. VI, 1026 a 24), lo mismo
que la de “ciencia primera”. Aunque Aristoteles parece considerarlas sinonimas, se
volvio frecuente apelar a esta ultima para nombrar la filosofia en su conjunto, mientras

que el hablar de “‘filosofia primera’ remite a una distincion en el interior de tal ciencia.

"'En lo que sigue se ofrece, con una breve introduccion nuestra en cursivas, la traduccion del capitulo
dedicado a Schelling en la Topologie der Metaphysik, Friburgo/Munich 1980, 564-582. Los afiadidos entre
angulos <...>y el uso de las cursivas para destacar algunas palabras son del traductor.



Characteristica Universalis Journal
www.cujournal.com.ar ISSN: 2313-9501

Es “primera”, argumenta Aristoteles, la filosofia cuya materia es lo primero en si, el ente
en cuanto ente; la consideracion de los entes secundarios compete, por el contrario, en
virtud de algunas distinciones que no es preciso repetir aqui, a las demas ciencias
filosoficas. La nocion de “primero”, predicada de un saber, supone una relacion de
subordinacion logica respecto de lo “segundo”, en la que los términos pueden invertirse
si cambia el sentido bajo el cual se los considera; para Aristoteles no solo es “primera”
la ciencia del ente en cuanto ente respecto de las demas ciencias filosoficas en general,
porque también lo es, “por si”, la Teologia, frente a la Fisica, en el ambito de la teoria,
y la Politica frente a la Etica, en el ambito de la praxis, y la Poética frente a la Retérica
en el de la péiesis. “Fisica”, “Etica” y “Retérica” son en cambio primeras “para
nosotros”.
Boeder aporta en este punto una novedad. En la leccion mentada, en efecto, a la
“filosofia primera”, desplegada en sentido historico como una serie de posiciones
Sfundamentales que comienza con Parménides, encuentra su centro propio en Agustin y
se cierra con Hegel, Boeder opone una filosofia que ya no es calificada como “segunda”,

sino como “la otra” (“‘die Andere Philosophie”).

Lo otro (10 Etepov), segun enseria Platon en el Sofista (257 b-c), no alcanza a ser
lo contrario (10 évavtiov) de “lo primero” (10 mpwtov), no se le opone de manera

excluyente, sino que debe su condicion de ser “otro” al hecho de no hallarse con “lo
primero’” en una relacion de identidad; basta con que lo primero se vea afectado por una
simple negacion, para que “lo otro” se presente como tal; esa negacion nada dice del
contenido positivo de “lo otro”, fuera de que “no es” lo primero.

Boeder apela al titulo de “otra” para designar una filosofia que, a lo largo de la
historia, sigue un camino propio, diferente del de la “filosofia primera” o “metafisica”.
El titulo quiere hacer valer una distincion cualitativa sin la cual resulta vano, cuando no
imposible, tratar de “orientarse en el pemnsar”. Porque, si bien se mira, las
determinaciones historiogrdficas al uso poco o nada valen para hacer justicia a la
dignidad de la “‘filosofia primera”. Marbetes como los de “escuela eleatica” o “filosofia
italica” permiten la enormidad de agrupar a Parménides con Zenon y con Empédocles,
como si sus pensamientos fuesen de algun modo semejantes. Y cuando, por dar otro
ejemplo, se caracteriza la doctrina democritea como “atomismo” y la platonica como
“idealismo”, la abstraccion de estos términos nada dice acerca de la imposibilidad de

considerarlas como especies de un cierto género comun. El caso es completamente



Characteristica Universalis Journal
www.cujournal.com.ar ISSN: 2313-9501

diferente si logramos reconocer las posiciones de Parménides, de Platon y de Aristoteles
como constitutivas de la “filosofia primera”, y las de Empédocles, Democrito o
Espeusipo, exempli gratia, como integrantes de la “otra filosofia”. La ‘'faena cisoria”
que permite comprender las cosas de este modo supone una enorme capacidad de
concentracion y se sabe obligada por la maxima escoldstica que nos amonesta a
distinguir de manera incesante (“Distingue frequenter”).

Tras este preambulo indispensable, nos proponemos presentar en lo que sigue el
pensamiento de Schelling, ateniéndonos a la exposicion de conjunto ofrecida por el
propio Boeder en su Topologia de la Metafisica (1980), obra donde él mantiene todavia
la nocion de “Otra Filosofia”, relegada mas tarde a favor de lo que él reconocio como
el movimiento de “la distincion de la razon” <die Unterscheidung der Vernunf>. Porque

“la razon” esta lejos de presentarse, en su obra filosofica, como un saber de cardcter
homogéneo. Los infatigables repetidores del discurso moderno y submoderno contra el
imperio de la razon y de lo racional en nuestra tradicion filosofica, harian bien en
anoticiarse de que ni la razon ni la filosofia son simplemente una, porque, siendo
filosdfica, la razon se realiza de manera diferenciada, en el sentido de las tres posiciones
que puede adoptar ante una “Sabiduria historica” que la precede, esto es, ante un saber
epocal acerca del destino del hombre: la razon que se niega a reconocer en ese saber su
condicion de tal, es la “natural”; la que pretende reemplazarlo por una sabiduria forjada
a su sabor por ella misma, es la “mundanal”; y la razon que acepta el don sapiencial y
lo defiende o concibe en su verdad, es la “conceptual” o propiamente filo-sofica.

A lo largo de la Ultima Epoca de su historia, la filosofia primera se ha desplegado
en una figura unica, integrada por las posiciones de Kant, de Fichte y de Hegel. La “otra
filosofia”, en cambio, se muestra en un diferentes figuras edificadas tanto por la razon
natural como por la mundanal, entre cuyos representantes aparecen los nombres de
Hume, por ejemplo, o el de Jacobi, o el del propio Schelling.

Si en relacion con este ultimo nos atenemos a la exposicion boederiana, es porque
su punto de mira no apunta de manera excluyente a la obra de Schelling, ni tampoco al
blanco mas dilatado de la “metafisica moderna” o del llamado “idealismo alemadn”, sino
a lo hecho por la filosofia toda, desde el Saber de las Musas hasta la Analitica del
Lenguaje. ;Es que acaso, cuando la filosofia reclama nuestra atencion, puede no hacerlo
como una totalidad? Precisamente porque la mirada boederiana mantiene siempre a
rajatabla la voluntad de verlo “todo”, lo visto por ella nos hace repetir, también en

relacion con Schelling, unas palabras algo enigmaticas de la Carta Séptima de Platon



Characteristica Universalis Journal
www.cujournal.com.ar ISSN: 2313-9501

que rezan como sigue: “Ya sé que hay otros que han escrito acerca de estas mismas
cuestiones, pero quiénes son — los conozco tan poco como ellos a si mismos” (341 b). Y

ahora si, entremos en materia.

Para la Metafisica moderna <tomando ahora esta expresion en un sentido amplio,
como se lo hace habitualmente>, la verdad de lo sabido por ella ha de ir acompafiada por
la certeza. Si tal Metafisica comienza <historicamente> por la fundacion <cartesiana> de
la certeza en la conciencia, entonces la coronacion y el remate de ese saber se halla en la
Doctrina de la ciencia de Fichte, porque en ésta el reino de la certeza acaba por coincidir
con el de la realidad; no podia ser de otro modo, puesto que la conciencia es, para la
posicion fichteana, la de aquella razon que se sabe a si misma como el todo de lo real.
Nada hay aqui para el yo que no esté determinado por el yo puro y, antes que determinado,
puesto por €l, porque se pone a si mismo antes, incluso, de determinarse.

En relacion con esa plenitud, la posicion de Fichte se vincula, a través de la de
Kant, con la obra de la razon natural <representada por las posiciones de Descartes, de
Spinoza y de Leibniz>, y con el proceso, inherente a ella, de la formacion de la conciencia,
que llegaba a representarse el todo de lo real sdlo como algo que le ha sido dado para ser
sabido. ;Como se hace valer la relacion con esta conciencia incluso en la metafisica
fichteana? Mediante la finitud de la certeza ante una verdad infinita. ;Cual verdad infinita?

Recordemos lo siguiente: la fase de cierre de la Epoca Media, la Teologia Natural
<forjada por Duns Scoto, por Ockham y por Nicolas de Cusa>, surgio del deseo de la
razon natural por lograr la perfeccion que ella habia podido alcanzar por si misma en la
certa et evidens cognitio; una cognitio referida todavia a lo que la Epoca Media sabia de
manera prioritaria. Pero una vez que aquella razén se ve privada de su determinacion
teoldgica por la fe de la religion moderna <que no es sino la de Lutero>, pasa a
concentrarse en el objeto que le es al pronto adecuado, entiéndase, el objeto natural. El
conocimiento de tal razon es perfecto, empero, por la seguridad que ella logra alcanzar
en relacidon con su propia naturaleza y no ya con una naturaleza diversa de ella; es perfecto,
por ende, en virtud de la certeza que la razon hace surgir s6lo en cuanto conciencia, y ello,
mediante el perfeccionamiento artificial, puesto que metodico, de su naturaleza. La
autonomia de esta formacion es la primera realizacion de la libertad que le es esencial.

Pero en mientras la realidad de todos los objetos, e incluso la del yo, esté ya
predeterminada para el conocer natural, la libertad no puede realizarse como absoluta;

absoluta es ella, por de pronto, en sentido moral, en cuanto la realidad que le es propia es



Characteristica Universalis Journal
www.cujournal.com.ar ISSN: 2313-9501

la ley de la razon autébnoma. La libertad no es un qué determinado, que siendo
primeramente posible hubiese que volver efectivamente concreto, o algo ya
efectivamente concreto que debiese desarrollarse; ella ha de realizarse s6lo como un
fundamento primordial; pero no en el sentido del efectuar o del crear algo ya determinado,
porque, para la libertad, realizarse significa vincularse con una destinacion.

Kant muestra lo siguiente: la autodeterminacion, en el sentido de la legislacion
moral, s6lo es posible para la razon, en cuanto natural, si la certeza que le es esencial, la
de la autoconciencia, no se ve negada por el conocimiento de la nhaturaleza. Esta ha de
hallarse pues bajo la legislacion del entendimiento, lo cual exige que el objeto del conocer
empirico sea pensado como fendémeno y mas precisamente, como intrinseco a nuestra
capacidad de representacion. Esto permite que el objeto en sentido moral, conviene a
saber, la resistencia de las inclinaciones, que se anticipan a la autodeterminacion, sea
pensado como cancelable en beneficio de la relacion tinica del sujeto con su ley. Mediante
ésta ultima, la libertad se vuelve presente por si misma para el ser racional. La ley es
verdadera a la vez que cierta; uno, en efecto, no puede dejar de sentirla.

Atento a la unificacion de la filosofia tedrica con la practica, Fichte muestra, como
también “lo real de la sensacion”, y no solo la realidad concebida <por el entendimiento
kantiano>, pertenece a la autodeterminacion del yo, puesto que a su obrar originario;
porque en todo determinar <Bestimmen> e incluso en todo poner <Setzen> el motivo
obedece, en tltima instancia, al impulso del yo absoluto. El es lo interior en todo obrar
del yo, la “naturaleza” de la razon natural misma que se exterioriza como accion.

En este impulso encuentra Fichte la verdad de toda certeza del yo; ella se da a
conocer también en un sentimiento: el de la aprobacion o el de la desaprobacion; un
sentimiento diferenciador en orden a la concordancia propia de la verdad. Pero el impulso
muestra, en cuanto tal, la finitud de esta ultima, porque menoscaba la satisfaccion
inherente al sentimiento de aprobacion, al renovar el anhelo de manera incesante. Y si el
saber del yo es absoluto, por ser la certeza desarrollada de esa verdad suya, ello también
comporta la certeza de la separacion respecto de lo Absoluto en cuanto tal; separacion
dada en un saber considerado como exteriorizacion y revelacion de lo Absoluto mismo.
La razdn, en efecto, ya que no puede saber lo Absoluto mismo, se ve llevada “cuando
menos, a pensarlo” (I, 13), no sélo como un “mas alla”, respecto del saber absoluto, sino
también como algo independiente de éste.

En su Critica de la facultad discretiva, Kant hizo ver la necesidad de aquella fe,

a la que ya antes se le habia “hecho lugar”, que tenia por tnico objeto dos postulados: el



Characteristica Universalis Journal
www.cujournal.com.ar ISSN: 2313-9501

de la vida futura y el de la existencia de Dios. Este proposito de la critica, si uno considera
que ella parte de la determinacion de lo bello, permite concebirla como exposicion de la
“Religion del arte”. La religion fichteana, por su parte, ya no descansa sobre la sola
exigencia de la razén moral, la de realizar en el mundo el objeto de su voluntad, porque
la razon, siendo a la vez tedrica y practica, reclama, antes que ello, concebir la génesis de
su saber absoluto como revelacion de lo Absoluto mismo. En este sentido, la religion de
Fichte es la “revelada”.

Al volverse hacia lo Absoluto mismo, el pensamiento fichteano debe renunciar al
modo de la reflexion kantiana, que era esencial para la realizacion de su certeza, y se
vuelve “intuitivo”, pero en un sentido diferente del de intuicion intelectual, al remitirse a
algo que, siendo diferente del yo, no es ya objeto alguno. Este pensamiento se vale de
imagenes y asi lo muestra al caracterizar el origen del saber absoluto como “luz”.

El giro de Fichte, desde el fundamento del saber absoluto — fundamento que este
saber tiene en si mismo — hacia la captacion de un origen que lo trasciende, se encuentra
ya desde temprano bajo el efecto de la critica schellinguiana; asi por ejemplo, cuando
Fichte, después de la aparicion del Sistema del Idealismo trascendental, afirma que: “Lo
absoluto no es saber, ni es ser, ni es identidad, ni es la indiferencia de ambos, sino que es
de manera incondicionada pura y sencillamente lo absoluto.” (I, 13).

En cuanto a Schelling, sus imitaciones tempranas de Fichte resultan engafiosas;
no va mas alla de éste porque avanza, ya desde un comienzo, por el carril de la Otra
filosofia, que no puede prescindir de la critica a la Primera. Por eso la Otra parece
promover la aparicion de una nueva figura de la Filosofia Primera, pero lo parece s6lo en
tanto ésta acaba por distinguir y reconocer en si misma el mévil que la anima.

Por lo que atafie a la critica, Schelling hace valer contra Fichte, que la intuicion
propia del saber absoluto, saber cuyo sujeto es el yo, no puede limitarse a ser la intuicion
“subjetiva” o “intelectual” del propio yo, sino que, de manera originaria, esa intuicion
debe ser “objetiva”, gracias al desarrollo de la inteligencia misma, o bien, “estética”,
porque es precisamente en la obra de arte donde queda objetivado lo “No-objetivo
absoluto”. El arte, en cuanto “Naturaleza productiva con conciencia” (Sdamtliche Werke
II, 634), franquea el acceso a una Naturaleza que produce sin conciencia y cuyo producto
se muestra de manera inmediata como “un poema hermético, por su escritura secreta y
maravillosa” (628). Ya por esto resulta claro que, dentro de la tradiciéon moderna de la
Otra filosofia, la actividad originaria de la razén esté caracterizada por el entender

<verstehen>y no por el concebir.



Characteristica Universalis Journal
www.cujournal.com.ar ISSN: 2313-9501

Una razén diferente de aquella otra que, como figura de la conciencia, debe
afirmarse en la certeza que impone al saber absoluto un limite insuperable; sin desmedro
de lo cual, tal saber hace valer ante el yo la exigencia de “pensar, al menos” lo Absoluto
que, asi como trasciende aquella razon, asi también, en cuanto “forma” del saber absoluto,
se relaciona con éste. Por ello, para el pensamiento schellinguiano no es determinante la
diferencia entre lo consciente y lo inconsciente como momentos del yo mismo, sino la
que media entre lo consciente y lo que carece en si mismo de conciencia, lo que, siendo
de suyo inconsciente, se vuelve consciente so6lo en otro y ello, merced a su propia
objetivacion. Es a causa de esta diferencia por lo que Schelling se ve obligado a
encomendar al arte “lo que la Filosofia no puede exponer de manera exterior, esto es, lo
inconsciente en el obrar y el producir, y su identidad originaria con lo consciente” (627).
Se trata de una identidad que tampoco resulta accesible si uno se situa en el “punto de
unificacion” fichteano de la filosofia tedrica y la practica.

Esta critica de Schelling contiene ya el impulso para la renovacion de la Filosofia
Primera, al reconocer y cancelar, al mismo tiempo, la filosofia de la conciencia que Fichte
llevé a su culminacion. Aun cuando tal renovaciéon no ha de ser por cierto obra de
Schelling, éste senala al menos la tarea que dejo planteada la Critica de la facultad
discretiva. En el regreso, entendido como fundamentacioén, desde el producir de la
imaginacion al producir propio del impulso de la razén, la Doctrina de la ciencia se
mostro situada en el punto de unién de la actividad de la razon tedrica y practica. Pero
esta unidad, la de la razon consigo misma, es algo a todas luces diferente de la union de
la razon unitaria con su objeto; tal unidén ya no surge en la historia de la formacién del
yoy de la autoconciencia. De alli que también el objeto correspondiente difiera por entero,
en cuanto a su naturaleza, de la del objeto propio de la conciencia. El objeto que la razéon
mundanal de Schelling reconoce como suyo especifico no es sino “el Bien supremo”.

Si Fichte presento la unificacion de la razéon como la de los sistemas dogmatico y
critico, también para Schelling, el unificar obedece al mismo propdsito, y por eso hace
hablar al filésofo “critico” de este modo: “En la medida en que obro de manera moral,
aspiro, de manera inmediata, a la identidad absoluta de mi ser y, precisamente por ello,
de manera mediata, también a la identidad de lo objetivo y lo subjetivo en mi; aspiro a la
bienaventuranza <Seligkeir>" (I, 328). Este doble aspirar, inmediato y mediato, fue
expuesto mas tarde por Fichte, del modo més elocuente, en sus “Instrucciones para la

vida bienaventurada”, también llamada por ¢l “doctrina de la religion”.



Characteristica Universalis Journal
www.cujournal.com.ar ISSN: 2313-9501 20

Schelling por su parte, opone a lo expuesto la réplica siguiente: “Pero en ambos
sistemas moralidad y felicidad son todavia dos principios diferentes que s6lo puedo unir
de manera sintética (una como fundamento y la otra como consecuencia), en la medida
en que aun me hallo en camino hacia la meta ltima, hacia la tesis absoluta. Pero si ya la
hubiese alcanzado, entonces las dos lineas que recorre el progreso infinito, la moralidad
y la felicidad, se encontrarian en un punto; ambas dejarian de ser moralidad y felicidad,
esto es, dos principios diferentes. Estarian unidas en un Principio, que precisamente por
ello ha de ser superior a ambos: el principio del ser absoluto o de la absoluta
bienaventuranza.” (ibid.). Este Uno, no ya sintético, sino tético, cuya tesis Fichte dilucido
en su primera proposicion fundamental, es el objeto, ahora transformado, en cuya
“exposicion” estd empefiado Schelling.

La primera distincion de esta “exposicion”, y también su primera determinacion,
fue vista por Schelling en la Critica de la facultad discretiva, en la distincion de la misma
en “estética” y “teleologica”. Los desarrollos de Fichte relativos a la génesis del saber
absoluto se hallan fuera del marco de tal exposicion, que, siendo esencialmente objetiva,
permanece centrada en las producciones del arte y de la naturaleza. Si Schelling retoma
la investigacion de la autoconciencia es sélo a causa de lo que significa “exponer”: “Todas
las operaciones del espiritu apuntan a exponer lo infinito en lo finito. La meta de todas
estas operaciones es la autoconciencia, y la historia de ellas no es sino la de la
autoconciencia misma.” (382) Es verdad que ya Fichte en su “Deduccion de la
representacion” habia hablado de una “historia”, pero ella lo era s6lo en orden a la
condicidn observadora y no ya activa u operante del filésofo; aqui, en cambio, la “historia”
ha de entenderse en relacidon con la exposicion teleologica de lo Absoluto mismo. Cuyo
ingreso en la conciencia, tanto segun el lado de la naturaleza, como a lo largo del curso
de la historia, es una “construccion’ y, en cuanto tal, una respuesta, productiva ella misma,
a la produccion originaria. Por eso Schelling, “con el principio del Idealismo”, se sitia
“en el punto de mira de la produccion” y no ya, como Fichte, en el de la reflexion (IV,
109).

La razén que se corresponde con ello es la absoluta, o bien “la razén pensada
como indiferencia total de lo subjetivo y lo objetivo” (IV, 114). Ella, segln esto, es mas
originaria que la del saber absoluto, cuyo sujeto se determind en la realizacion de la
certeza de la razon de ser toda realidad. La razon de la mentada indiferencia ha de haber

hecho abstraccion incluso del yo y conocer toda realidad tan s6lo como la del Absoluto



Characteristica Universalis Journal
www.cujournal.com.ar ISSN: 2313-9501

mismo. Pero en tal caso, ;como ha de ser posible todavia la libertad? ;Cae la razon del
saber absoluto fuera del fundamento que la determina?

Aun cuando Schelling puede haber escrito sus Investigaciones filosoficas acerca
de la esencia de la libertad humana bajo el efecto de la critica hegeliana, ellas muestran
una necesidad que responde a la cosa misma, puesto que /a exposicion de lo Absoluto,
debe hacer valer, sobre todo en la historia, precisamente una libertad que, hasta entonces,
habia sido solo afirmada: el poeta del espectaculo de la historia, dice Schelling <poeta
que no es sino lo Absoluto mismo> “no es independiente de nosotros, sino que se revela
y descubre de manera s6lo sucesiva mediante el juego de nuestra propia libertad, por
donde, sin ella, tampoco €l seria”; nosotros somos pues “poetas co-creadores del todo y
quienes por nosotros mismos hallamos el papel particular que interpretamos” (II, 602).
(Pero, a qué se debe, en suma, el que lo Absoluto poetice la historia? “El sucederse de las
cosas desde Dios es una revelacion mediante la cual ¢l da a conocer su propio ser. Pero
esto es algo que ¢él solo puede revelar en aquello que le es semejante, en seres libres que
obren por si mismos” (VII, 347). La libertad del yo ha de ser pensada “en el orden de las
consideraciones superiores”, propio de la Filosofia, no s6lo como posible, sino como
necesaria; el yo ha de ser libre porque “todo lo efectivamente real (la naturaleza, el mundo
de las cosas)” — tal como esto fue introducido por la Critica de la facultad discretiva —
tiene “actividad, vida y libertad por fundamento” (351). Sélo en la libertad asi entendida
se funda la “indiferencia total de lo subjetivo y lo objetivo”; y solo en ella se le descubre
a la razon absoluta su origen desde lo Absoluto mismo.

“El idealismo procura un concepto de la libertad que es, por un lado, sélo el mas
universal y, por otro, meramente formal. El concepto real y viviente empero, consiste en
que ella es una facultad del bien y del mal” (352). Como facultad relativa a estos dos
lados reales de la disyuncion suprema, bien y mal, la libertad ha de tener una “raiz
independiente” de Dios (354), puesto que ¢l expone por doquier sélo el bien. Si la libertad
es no so6lo una posibilidad — vinculada con nuestra facultad de representacion — sino una
facultad operativa, entonces, a partir de lo puesto por ella de manera disyuntiva, cabe
esperar que el sujeto que la ejerce sea constitutivamente un sujeto diferenciado.

(Como es esto de que la facultad de la libertad sea independiente incluso de Dios
y que posea un ser propio? Esta pregunta se plantea fuera de la esfera de la conciencia y
puesto que en la realizacion de la libertad debe incluir a Dios, se lo representa segin su
“naturaleza” y, por ello, como un ser en devenir, partiendo de una distincién de la

Filosofia schellinguiana de la Naturaleza: la esencia es, por un lado, fundamento de



Characteristica Universalis Journal
www.cujournal.com.ar ISSN: 2313-9501

existencia, pero por otro algo existente por si mismo. En Dios, el fundamento no es “El
mismo”, sino “una esencia ciertamente inseparable de ¢l, pero al mismo tiempo diferente”,
entiéndase: su “naturaleza” (358). Si este fundamento precede a Dios, ello no ocurre
segun el ser ni, menos aln, segun el tiempo.

Este fundamento, que es también el de todo lo existente, funda nada menos que el
estar-fuera-de-¢l <Aufler-ihm-sein>; es asi un origen. En Dios, €l es un anhelo <de
exterioridad>; una voluntad carente todavia de autonomia, puesto que de entendimiento;
éste es aquello que se enfrenta a tal voluntad, fuera ya de ella. Sin comprender, esta
voluntad se quiere a si misma, quiere la autonomia del entendimiento, que es, “en rigor,
la voluntad en la voluntad” (359). Ya esta sola consideracion de Dios, en orden no a una
razén (con la que se hallaria cabe si mismo), sino a su propio ser determinado como
entendimiento, permite esperar, a propdsito de la facultad discretiva, en lo que esta tiene
de originario, una interpretacion que eche luz sobre el corazon de la Otra Filosofia.

La actividad de volver entendible lo Absoluto tiene que reconocerse en la cosa
propia de la misma y comienza asi por aquella distincién que hace surgir en Dios el
entendimiento, pues “en el mundo, tal como ahora se nos presenta a la mirada, todo es
regla, orden y forma”, esto es, efectos del entendimiento; “pero lo ajeno a regla <das
Regellose> sigue estando siempre en el fundamento, como si pudiese irrumpir de nuevo,
y en ningun lado parece que el orden y la forma fuesen lo originario, sino como si algo
inicialmente ajeno a regla hubiese sido puesto en orden”; aqui no se trata, bien entendido,
de lo irregular que el Creador leibniciano considero6 entre diversas posibilidades, sino de
un fundamento comun al creador y a las criaturas.

Lo ajeno a regla del fundamento “es, en las cosas, la base inconcebible de la
realidad, el resto que nunca asoma, lo que ni con el maximo esfuerzo el entendimiento
logra dilucidar, lo que, por el contrario, permanece eternamente en el fundamento.” La
supuesta vanidad del esfuerzo es una clara alusion a Fichte, a aquella razon que logré
acreditar la verdad de su certeza de ser toda realidad. Ciertamente que “lo real de la
percepcion sensible” ha de ser algo insoluble para el entendimiento; su estimulo, sin
embargo, fue concebido por la razén fichteana como el fundamento absoluto que se
identifica con el impulso propio de la razon.

Visto en relacion con lo diverso de la realidad y con el entendimiento mismo, el
fundamento schellinguiano no pasa de ser nunca una “base”, un “concepto hallado
mediante la empiria” (376), esto es, algo que el entendimiento conoce por la experiencia

con lo inicialmente diferente de ¢l mismo. Si la base de la realidad no deja de serle



Characteristica Universalis Journal
www.cujournal.com.ar ISSN: 2313-9501

inconcebible, tanto menos, como bien se comprende, ha de poder asumirla o cancelarla,
pues “en rigor, el entendimiento ha nacido de esto que carece de él. Sin esto oscuro que
la precede, no hay en la criatura realidad alguna; las tinieblas son su porcion necesaria de
la herencia.” (360) Bien que finita, la razon fichteana era, en virtud de su saber absoluto,
luz de luz <lumen de lumine>, aun cuando esto le pareciera inconcebible, es decir, algo
que cabe pensar, pero no saber. El entendimiento, empero, es luz de tinieblas <lumen
tenebrarum>y, siendo el fundamento oscuro, su parto primero ha de ser el entendimiento
transfigurador, no la razon. Pero si ésta solo puede ser anterior al entendimiento, entonces
Schelling y, con €1, la Otra Filosofia, ;la pone acaso en el fundamento oscuro? Veamoslo.

Si Dios habita en la luz pura, ello s6lo se debe a que ¢l es “por si mismo”, y ello
segun su propia determinacion; €l es claro para si, en cuanto puede volverse representable
en el ser que es su imagen y semejanza. No como si ¢l hubiese de representarse a si mismo;
se engendra, antes bien, a si mismo como igual consigo, y ello como la “palabra” del
anhelo originario e infinito que ¢l es. El espiritu o el amor “expresa la palabra, para que
entonces el entendimiento, junto con el anhelo, se vuelva voluntad libremente creadora y
todopoderosa y plasme en la naturaleza, privada inicialmente de orden, como en su
elemento o como si ella fuese su instrumento.” (361) Esta voluntad transfigura de tal
modo la naturaleza, que se vuelve explicable de manera teleoldgica.

Las frecuentes alusiones al Dios trinitario y a su revelacién encubren facilmente
la diferencia que media entre el proposito que anima a Schelling y el pensamiento
filosofico de la Epoca Media. No se trata, para aquél, de aclarar la unidad de las personas
de ese Dios a partir del ser cabe si de la razon, conocido por nosotros, sino de explicar el
exponerse-a-si-mismo de una facultad discretiva que ya no se limita a juzgar, porque se
ha vuelto creadora. En el fundamento ajeno a regla, el entendimiento destaca “la unidad
oculta o laidea” (362) junto con el proceso de separacion y singularizacion de las criaturas.

En su ser y, por ende, en su querer, el principio oscuro es arbitrio <Eigenwille>,
asi como, en su falta de entendimiento, es “mero afan y deseo”. En €I, el entendimiento
se hace valer como voluntad universal mediante el sometimiento. Unicamente el arbitrio
humano es capaz de elevarse hacia ella; so6lo de este modo se salva la distancia que media
entre el Principio tenebroso y el luminoso.

Precisamente su condicion de criatura explica la independencia del hombre
respecto de la voluntad divina; difiere de ésta porque en el querer humano entendimiento
y fundamento son separables. Por eso es capaz de hacer que lo oscuro cobre existencia

propia como lo moralmente malo, y ello, en la mismidad que lo eleva por sobre la



Characteristica Universalis Journal
www.cujournal.com.ar ISSN: 2313-9501

naturaleza y su sujecion. Su mismidad <Selbstheit> puede sobreponerse incluso a la luz
originaria, rendirse al “dios opuesto” y en esta “inversion positiva o perversion de los
principios” (366) descansa el concepto del mal. Contra un concepto determinado sélo por
la razon y su actividad propia, la de la realizacion del bien, Schelling, al partir de la
facultad discretiva, sefiala: “El fundamento del mal no ha de hallarse s6lo en algo positivo
sin mas, sino en lo supremamente positivo que contiene la naturaleza”, conviene a saber,
“en la voluntad originaria, vuelta manifiesta, del primer fundamento” (369); esta base es
lo mas positivo puesto que lo mas real, aun cuando no sea la realidad suprema; pues el
fundamento primero solo es tal realidad suprema en unidad con el entendimiento divino.

“El fundamento es s6lo una voluntad de revelacion, pero para que ésta se dé¢, aquél
tiene que hacer surgir lo propio y lo opuesto” (375); no s6lo lo opuesto a la luz, sino
también la repugnancia contra ella en el hombre. Unicamente asi la revelacion se
completa, porque s6lo en esa resistencia la palabra de dios, por su parte, cobra mismidad
y se vuelve personal: “el hombre prototipico y divino” (377).

“La posibilidad general del mal consiste en que el hombre, en lugar de hacer de
su mismidad una base, un 6rgano, pretenda asignarle una funcién rectora, volverla una
voluntad omnimoda, y hacer de lo espiritual en él, por el contrario, un medio.” (389) Si
esta explicacion remite a la razon de la moralidad, se trata s6lo de una apariencia; en rigor,
ella apunta a la religion de la facultad discretiva, si es que la relacion sustancial de la
“religiosidad” ha de entenderse, en efecto, como la “sujecion del principio tenebroso (de
la mismidad) a la luz”, y ello “en la acepcion originaria, practica, de la palabra” (392).
Tal sujecion se determina en el sentido de que la “escrupulosidad” del obrar consiste en
una “decision suprema en pro de lo recto”; escrupulosidad que obtiene su seguridad de
una fe que es “confianza” o, mas precisamente, “una entera confianza en lo divino, que
excluye toda eleccion” (394). Si esto de la “entera confianza en lo divino” recuerda la fe
luterana, es s6lo por lo que atafie a la confianza — en cuanto absoluta — mientras que la
determinacion de lo divino responde por entero a aquella “razén comun del hombre” que
pareci6 tener en Rousseau uno de sus portavoces.

La libertad humana es condicion para el principiar absolutamente libre de la
autorrevelacion de Dios; un principiar diferente del otro, perentorio, propio de la Creacion;
pues solo por la revelacion de su voluntad amorosa en la voluntad contenciosa humana,
Dios se vuelve personalidad, supera el impulso contrario a esa revelacion, de atenerse a
si mismo. El término “personalidad” significa aqui: “Vinculo de un ser autonomo con una

base independiente de ¢l, de tal modo que ambos se compenetren por entero y sean solo



Characteristica Universalis Journal
www.cujournal.com.ar ISSN: 2313-9501

un unico ser.” (394) Cual es para Dios su base, esto recién se le descubre mediante el
extremo de la maldad humana, pues no en él — esto es, no en Dios mismo — sino solo en
una criatura autébnoma, el placer por lo creado puede hacer que la mismidad se aparte de
la voluntad universal.

“En la medida en que la mismidad, al desatarse, es el principio del mal, el
fundamento excita el principio posible del mal, pero no el mal mismo ni tampoco un
principio para la realizacion del mal.” (401) Si tal fuese el caso, dios no precisaria del
hombre para volverse enteramente “él mismo”. El no quiere el mal, pero tampoco puede
impedir su posibilidad o, lo que es lo mismo, resistir la voluntad del fundamento. “Ello
seria tanto como que Dios cancelara la condicion de su existencia, esto es, su propia
personalidad. Y asi, para que no hubiese mal, tampoco tendria que haber Dios” (403).

La figura concreta de la ley moral dotada de su sujeto propio era la personalidad.
Ella, en el caso de lo absoluto, estd unida con el ser o, mas claramente, con el querer
determinado por el bien objetivo. Lo querido no es una perfeccion ya en acto, sino una
que ha de realizarse mediante la oposicion. También para Dios vale aquello de que “toda
vida tiene un destino y estd sometida al padecer y al devenir.” También €I, para volverse
personalidad, tiene que ser sujeto; es asi como se ha “sometido libremente” al devenir y
a su destino — a la ley en su objetividad originaria — “puesto que ya antes, para volverse
personal, separé el mundo de la luz y el de las tinieblas” (403). El juzgar del
entendimiento, que comienza de este modo, acredita lo viviente de su condiciéon al
sostener la realizacion de cuanto depende no de €l, sino de la voluntad del fundamento.
Este, “en su libertad”, provoca “la separacion y el juicio (KRISIS) y, con ello, la
actualizacion completa de dios. Porque el mal, si estd completamente separado del bien,
deja de ser ya el mal” (404), al quedar reducido a mera potencialidad. Se vuelve asi, por
fin, s6lo “una base, algo sometido” (405). Mal lo era, por cierto, al inmiscuirse en el bien
o, de manera mas precisa: en tanto no habia sido expulsado de éste.

El mal separado permanece activo, por cierto, pero en una actividad que se devora
a si misma; por si mismo es mero quehacer, que nada logra, que no puede volverse el de
un yo, que ya no es empleado “para la realizacion de la Idea”, de lo <previamente>
escogido por el entendimiento; actividad carente de meta y, en tal sentido, “irrealidad
completa”. Su separacion es al mismo tiempo el estar asumido propio de la muerte,
porque todo partir a mejor vida <Verscheiden> tiene su meta en la consumacion de la

separacion del bien y del mal.



Characteristica Universalis Journal
www.cujournal.com.ar ISSN: 2313-9501

La autorrevelacion de lo absoluto es su mundanizacién. El mismo se vuelve
mediante el hombre un “ser del mundo” <*“Weltwesen”> y se halla finalmente sometido
a aquél, “que le ha sometido todo” (406). Atrae el mundo hacia si por el hecho de que, en
su propia realizacion como personalidad, juzga, esto es, lleva a cabo la separacion
completa de aquello, para lo cual la Ginica facultad es la libertad. El se realiza al consumar
el juicio de aquella capacidad discretiva absoluta, que es el entendimiento inicial <der
anfingliche Verstand>.

La revelacion llega a su remate con la soberania del amor. Solo a partir de tal
unidad se vuelve posible la pregunta retrospectiva que interroga mas alla del inicio del
juzgar, por “lo que entonces habia, antes pues de que hubiese el fundamento y lo existente
(en cuanto separados), sin ser todavia como amor” (406). Visto desde el juicio y, por ende,
desde el fundamento, lo primero incondicionado para todo entender es: el fundamento
originario <Urgrund> o, mejor, lo carente de fundamento <Ungrund>. Mas antiguo que
la disyuncidon consumada en la revelacion es el “ni — ni” primordial o la “indiferencia
absoluta” de los opuestos; no el producto de los mismos en el sentido de su identidad,
sino “un ser propio apartado de toda oposicion, ante el que toda oposicion se quiebra”,
puesto que no so6lo es una tesis carente de predicado, sino que ni siquiera es una posicion.
Soélo asi lo Absoluto acredita hallarse enteramente relevado de la esfera de la conciencia.
Pero solo para que, en su “indiferencia total” frente a lo contrario conceda un poner, que,
en cuanto juzgante ha de ser al mismo tiempo un oponer.

“La esencia del fundamento, como la de lo existente, s6lo puede ser lo que precede
a todo fundamento, esto es, lo absoluto por antonomasia, lo que no es fundamento”,
escindiéndose “en dos principios igualmente eternos”, y ello de tal modo que “en cada
uno estd de igual manera el todo o es un ser propio.” Esta division <Teilung> es la
condicion del juicio <Urteil> del entendimiento. Pero la meta suprema de la division no
es el juicio ni la obra propia de la justicia, sino que “mediante el amor se vuelvan uno”
quienes, en lo carente de fundamento, “no pueden ser a la vez o no pueden ser uno”. Uno
en el amor son “aquellos que, pudiendo existir cada cual por si mismo, no lo hacen y no
pueden ser sin el otro” (408). Lo que se revela pues, en la autorrevelacion de Dios es, en
ultima instancia, lo carente de fundamento por amor.

Con Schelling culmina el movimiento de la Otra filosofia, que no es sino la del
comprender humano: ¢l reivindica para la libertad humana la dignidad de asistir a lo

absoluto a fin de que éste se vuelva una personalidad; pues s6lo mediante el hombre



Characteristica Universalis Journal
www.cujournal.com.ar ISSN: 2313-9501

natural “Dios (tras la Gltima separacion)” hace suya “también la naturaleza”. A partir de
esta historia, la filosofia comprende lo que ella misma es y lo que ha de ser.

“Solo en la personalidad hay vida; y toda personalidad descansa sobre un
fundamento oscuro, que ha de serlo también del conocimiento. Pero sélo el entendimiento
hace surgir lo oculto en ese fundamento, lo que hay en él de meramente potencial, al
conferirle forma y volverlo acto. Esto s6lo puede ocurrir gracias a la separacion, esto es,
gracias a la ciencia y la dialéctica.” (413) El fundamento es s6lo la base del conocimiento.
El desarrollo de este ultimo es impulsado por el entendimiento, por la fuerza
diferenciadora, vuelta concreta en la naturaleza como espiritu, que, como el del bien se
separa a si mismo del espiritu del mal. Este entendimiento, que aparecié de manera
inmediata en la Filosofia Natural al comienzo de la Epoca Media, alcanza su madurez
historica en “la ciencia y la dialéctica” del “sistema” schellinguiano.

(Como se comporta este entendimiento en relacion con la razon? Esto s6lo cabe
indagarlo una vez que ¢l ha concluido la faena del juzgar, mas atn: la del separar “real”,
pues solo entonces resulta visible en relacion con cudl razon. Esta alcanza la
determinacion que le es propia alli donde lo supremo, el amor, permite mirar
retrospectivamente desde su realizacion hacia su facultad, esto es, hacia lo carente de
fundamento. Para el entendimiento, en efecto, lo primero en todos los 6rdenes no es tanto
lo posible como, antes bien, la facultad o la fuerza; pues “todo mero conocer supone ya
el ser que es propiamente tal”; y éste, a su vez, es — a diferencia del ser del yo absoluto
fichteano — “un autoponerse real, un querer originario y fundamental, que hace algo de si
mismo y es fundamento y base de toda realidad esencial” (385). La actividad no ideal,
sino real de una voluntad originaria es el fundamento unitario tanto del conocer como de
sus objetos.

Hacer de si mismo algo; la actividad cognoscitiva correspondiente es la del
entendimiento. ;Y cudl es la destinacion de la razon? “No actividad, como el espiritu, no
identidad absoluta de los dos principios del conocimiento, sino la indiferencia.” En cuanto
tal, la razon es solo y unicamente la del hombre; ella es, para el conocimiento humano,
lo que, para el ser, aquello que carece de fundamento; simplemente aquella indiferencia
ante todas las oposiciones, que se realiza como amor.

La razoén es “la medida y por asi decir el lugar general de la verdad, el sitio quieto
donde se recibe la sabiduria originaria, a partir de la cual, como mirando hacia el
paradigma, el entendimiento ha de dar forma”. Tal razén es una memoria, no de lo que

es, sino de aquel ser originario que es querer o un “ponerse real a si mismo” <‘“reales



Characteristica Universalis Journal
www.cujournal.com.ar ISSN: 2313-9501 28

Selbstsetzen ”>. Ella no hace surgir la sabiduria, sino que se limita a captarla, para que el
entendimiento, diferenciador y determinante tome de ella la medida de su configurar. El
confiere a la sabiduria la figura de la ciencia. En consecuencia, el predicado de “filosofico”
conviene no tanto a la razén cuanto al entendimiento; bien que s6lo en vista de la
asignacion de sabiduria recibida por la razon; pues la filosofia “recibe su nombre por un
lado del amor, como del principio animador universal, y por otro de esta sabiduria
originaria que es para ella la meta propiamente dicha” (415).

Lo que la razén ha conservado y conserva es la revelacion consumada del querer
originario. Como ciencia, la filosofia debe comprender este contenido en la génesis del
mismo. Lo cual no significa que ella se volviese historica. S6lo entonces habria de
volverse la historia de su propia tradicion, cuando al entendimiento cientifico, junto con
la razén concipiente también se lo privase de la imagen originaria (paradigma) de la
sabiduria. En la cumbre de la revelacion, la génesis de lo real es algo enteramente presente.

Ya Jacobi habia sostenido que la realidad se revela y que es materia de un creer.
Por lo que atafie al “fundamento” de la realidad, este creer, ademas de poseer una certeza
inmediata, es capaz de desarrollo cientifico Esto obliga empero a volverse hacia otra
revelacion, diferente de la del “creer meramente histérico” y a convertir las verdades de
la Sagrada Escritura en verdades de la razon; y ello, ateniéndose a una “revelacion mas
antigua que cualquiera de las escritas: la de la Naturaleza” (415). Su revelacion no sélo
iguala en dignidad a la de la Escritura — asi lo vio ya a finales de la Epoca Media
Raimundo de Sabundia (Theologia Naturalis, Prologus 35, ed. Stegmiiller, Stuttgart 1966)
— sino que la aventaja; su verdad es anterior tanto segliin la cosa como para nosotros.

De la Naturaleza recibe la razén aquella sabiduria originaria que nuestro
entendimiento despliega como ciencia y, mas precisamente, como “Filosofia de la
Naturaleza”. Esta sabe al entendimiento humano vinculado en el “proceso teogénico” y
por ello se completa en una Filosofia de la Religion de esa revelacion. La filosofia de la
Mitologia y de la Revelacion vincula lo ya entendido por el entendimiento de marras —
acerca tanto de la necesidad del proceso como de la libertad de la historia (Obra Péstuma
IV, 3) —en la Filosofia de la Naturaleza y lo eleva asi a la condicion propia de lo entendido
por una ciencia.

Con Schelling, la Otra Filosofia de la Epoca Moderna, esto es, la teoria del
entender humano, ha expuesto su objeto de manera exhaustiva: la Naturaleza en cuanto
origen de toda actividad tanto de la razén como del entendimiento del hombre. Aqui, en

la posicion de Schelling, la Otra Filosofia, separada por la mayor de las distancias



Characteristica Universalis Journal
www.cujournal.com.ar ISSN: 2313-9501

respecto de su comienzo histoérico con Hobbes, si vuelve manifiesta su diferencia respecto
de las ciencias cuya unidad es simplemente “técnica”, también, en su dependencia de la

Filosofia Primera llega al extremo de aparentar identificarse con ella.

[A modo de corolario traducimos en lo que sigue la introduccion (pags. 579-582)

al extenso capitulo de la “Topologia” — abarca mas de cien paginas — dedicado a Hegel]

C. El fundamento absoluto de la ciencia (Hegel)

Lo que Hume para Kant y Jacobi para Fichte, esto fue Schelling para Hegel. Fue
¢l quien le hizo ver la parcialidad de toda filosofia de la conciencia. Por eso Hegel valora
en €l el intento de dotar al saber absoluto — desarrollado por Fichte, como el del yo finito
— de su contenido verdaderamente absoluto. Verdaderamente, puesto que un absoluto no
restringido ya a la verdad alumbrada por la comprobacion fichteana de la certeza primera
de la conciencia, sino liberado en la verdad “objetiva” de una Naturaleza que hace surgir
en un comienzo las operaciones necesarias del espiritu humano (en la creacién) y la
conciencia de las mismas (en la revelacion).

Esta Naturaleza ya no estd determinada por nuestra facultad de representacion ni
por nuestra facultad apetitiva; ya no es mas lo otro que el yo y su espontaneidad absoluta,
sino, antes bien, su origen. Se vuelve objetiva de manera s6lo mediata y ello para la
intuicion estética, puesto que en la obra de arte en cuanto producida con y sin conciencia
a la vez. Si toda realidad es revelacion — ante ella “solo cabe el creer” y, en rigor, aquel
creer que Fichte elevd a la condicion de certeza — ello se debe a que el existir de la
Naturaleza es producir y, con mayor precision, una autoexposicion de lo real
incondicionado.

Aqui lo primero ya no es una certeza que reclama la verificacion de lo creido por
ella, sino una verdad que, precisamente por revelarse, pide verse confirmada como tal en
la conciencia. De alli que sea esencial al sujeto de la revelacion el humanarse y es en este
sentido que ha de entendérselo como Dios. En orden a lo cual, la autopresentacion de lo
Absoluto como Naturaleza productiva es el “proceso teogdnico”.

Pero una inteleccion de la Otra Filosofia, si bien puede ser un estimulo, jamas
resulta ser un momento determinante para el progreso de la Filosofia primera. Y por eso

la critica de Hegel a Schelling se atiene a aquella determinacion que ya Kant y Fichte



Characteristica Universalis Journal
www.cujournal.com.ar ISSN: 2313-9501

habian hecho valer en la certeza de que “yo soy libre” y, mas precisamente, en el
sentimiento de esa realidad que es /a libertad. ;Cuél determinacion?

La libertad posee la realidad de una idea, vale decir, la de un concepto de la razén;
de una razdén que, para hacer posible la libertad, diferencio el objeto en “cosa en si” y
“fendmeno” y que, en consonancia con ello, se diferenci6 a si misma, en cuanto practica,
respecto de la tedrica. La realidad de esta idea es Unica en su género por el hecho de ser
concebida s6lo en el movimiento su realizacion. Y es realizada no ya por el hecho de que
un hombre “tenga razén”, sino s6lo en cuanto ¢l “es razon”, esto es, en cuanto se sabe
como ser racional; en cuanto se diferencia en su desear respecto de si mismo como ser
sensible. Solo por la libertad alcanza la razén semejante grado de concrecion.

Kant habia mostrado lo siguiente: el juicio de “yo soy libre” no puede verificarse
en la medida en que su sujeto es representado como un fenémeno natural. Ser-libre no es
un predicado “real” en el sentido de lo real de la sensacion. El sentimiento de ser libre
acompafia, antes bien, la presuposicion de la idea de la libertad en mi obrar. Solo con tal
presuposicion comienza el yo a ser lo que ha de ser en cuanto “practico”. A partir de esa
idea <4> se determina como libre mediante el término medio de la ley moral <B>, que ¢l
se da a si mismo como singular <E>y a la que se somete como a su universal. S6lo como
este sujeto de la ley es libre y es de manera general “sujeto” en sentido practico. Yo no
puedo ser libre de manera inmediata, esto es, en mi condicion de ser natural, sino s6lo
mediante el término medio de la ley moral, en relacion con la cual me determino como
su sujeto; y este determinar es lo Unico que satisface la destinacion racional del hombre.

Fichte, por su parte, expuso lo siguiente: el juicio de “yo soy libre”, entendido
como contenido de la ley, no es sino la exigencia de que yo debo ser yo. Aqui lo
presupuesto no es ya la idea de la libertad, sino la actividad del sujeto de la formacion.
Este sujeto es la naturaleza, activa en las acciones originarias y necesarias del espiritu
humano <A>. El término medio del silogismo que las religa con la idea del yo <E> es
empero la libertad de la conciencia acerca de las mismas, conciencia cuya auto-exposicion
es la Doctrina de la ciencia <B>.

“La libertad o, lo que es lo mismo, el obrar inmediato del yo en cuanto tal” —
conviene a saber, como obrar autoconsciente — “es el punto de union de la idealidad y la
realidad. El yo es libre s6lo en la medida en que se pone como libre o se libera: y se pone
como libre, o se libera, en tanto es libre.” (Werke 1, 371). Consciente de su accion
necesaria, esta cierto de su libertad, puesto que se determina por si mismo a si mismo y

al hacerlo asume o cancela el sentimiento de estar determinado por una naturaleza que le



Characteristica Universalis Journal
www.cujournal.com.ar ISSN: 2313-9501

es ajena. Esto lo hace sin embargo de manera s6lo momentanea y en el curso infinito de
la aproximacién a una “libertad en si inalcanzable” (277). Es sujeto, dentro de este
contexto, en el sentido no tanto de la mentada subordinacion sino, antes bien, en el del
trabajo consigo mismo o en el de su formacion <Bildung>.

El saber absoluto del yo fichteano es incondicionado sélo en cuanto a su forma,
esto es, como el despliegue cientifico de una certeza primera. El contenido de tal saber,
empero, estd condicionado por ser la actividad del yo puro finito. Precisamente por ello,
la forma incondicionada necesita ser deducida de algo diferente, esto es, de un Absoluto
situado allende el saber absoluto; un Absoluto que no puede abandonar su condicion de
tal, la de encontrarse mas allé del yo, a causa de la libertad de este ultimo y de la formacién
correspondiente. Esto excluye, ante todo, que lo absoluto pueda ser concebido como
sujeto y, mas precisamente, como sujeto libre. En vista de lo cual, la Teogonia de
Schelling, lejos de volverse un estimulo para el pensamiento hegeliano, le ofrece
resistencia, apelando a la satisfaccion de haber cancelado la trascendencia de lo absoluto,
de haberlo objetivado para el entender en el proceso de la naturaleza fisica y espiritual,
al haberlo vuelto accesible a la intuicion.

Bien pudo Schelling haber dado a la filosofia lo absoluto por contenido y haber
logrado de ese modo que la Otra Filosofia cobrase la apariencia de una Metafisica. Pero
la Otra Filosofia aparta de si algo que para la Metafisica moderna es esencial: ser ciencia
de la razén pura productiva; el contenido absoluto de la ciencia schellinguiana limita lo
que habia sido hasta entonces el saber absoluto a la parcialidad de una filosofia de la
“inteligencia”.

Hegel renueva el movimiento de autodeterminacion del saber absoluto en la
medida en que completa la distincion entre la actividad racional libre y la natural, al hacer
que la inteligencia o la razon se diferencie respecto de si misma, esto es, se aleje de si en
cuanto figura de la conciencia. Resulta facil sefialar, a posteriori, que era necesario llevar
la forma y el contenido del saber absoluto a esa relacion de equilibrio que sélo podia partir
de su forma, pues ese contenido absoluto que es la Naturaleza productiva, permite
reconocer la forma del saber s6lo como producto de la revelacion, pero no como eso que
ella misma mueve. Una explicacion semejante, a partir de razones formales, pasa por alto,
sin embargo, que lo que empuja aqui a la Filosofia Primera a dar un nuevo paso no es
sino lo que animd <de manera decisiva> las posiciones de Kant y de Fichte: <no el
preguntar por el origen de la razon, el sino llegar a concebir la razon misma como> la

libertad de lo absoluto.



Characteristica Universalis Journal
www.cujournal.com.ar ISSN: 2313-9501

A causa de la misma, el pensamiento no puede quedar detenido ante el hecho de
que aquella revelacion necesite de nuestra conciencia, sin que ésta pueda ser nunca
concebida como el sujeto de aquélla. Hegel reconoce que si es acertado negarle eso a la
conciencia, no lo es el negarlo a nosotros, en la medida en que nos hallamos bajo la
destinacion de la libertad (Werke 111, 14). A causa de esta idea, el saber absoluto es para
nosotros algo a lo que no podemos renunciar; saber que comienza por la ley moral
kantiana en la medida en que lo distintivo de ésta, como lo sabido, se muestra en el hecho
de que posee por contenido la forma de la ley, su universalidad y necesidad. Sélo en
cuanto sujetos de esta ley somos nosotros seres racionales, en lugar de tener meramente
razon.

Habiendo Fichte — mediante un acto de la libertad — elevado a la conciencia las
operaciones necesarias de un sujeto semejante, les confirié la forma de principios
fundamentales <Grundsdtze> de aquel sistema de conocimientos que ha de ser la Ciencia
Primera. Pero esta ciencia quedod sujeta a una mejora infinita — lo mismo que el yo libre
en la aproximacioén a su ideal — porque, a causa de la naturaleza de la conciencia, podia
concebir esos sus principios fundamentales s6lo como un punto de partida inmediato y
no, empero, como resultado.

La ciencia que, en su desarrollo, se mantiene como saber absoluto, ha de tener por
resultado precisamente esa idea de la libertad que la razon practica sélo podia presuponer;
pero tal resultado no como una igualdad, proyectada hacia lo infinito, del yo con su idea;
no como un resultado que debe ser tal, sino como uno ya alcanzado. En cuanto tal no
puede caber en la formacion de la conciencia, sino solo en el desarrollo de aquella ciencia
que es la del pensar infinito, puesto que la del que permanece cabe si. Tal es la Ciencia
de la Légica, la del concepto puro, el que configura el reino de la libertad (15).

Fichte habia mostrado expresamente, qué y como la 16gica formal ha de ser vista
en sus principios fundamentales, por parte de la Metafisica en cuanto Doctrina de la
Ciencia, como una abstraccion. Si en su lugar se presenta ahora la Logica de Hegel, ello
se debe solo al haber inteligido que la verdad misma para toda certeza ha de presentarse
en la figura del sistema cientifico y que tiene “so6lo en el concepto el elemento de su
existencia” (II, 7). Es tan poco lo que esta ciencia reniega del formalismo logico, que
precisamente en ¢l destaca el método de aquel producir que no sélo se equipara al de la
Naturaleza, sino que lo sobrepuja, puesto que la Naturaleza, en el resultado de la Logica,
esto es, en la Idea absoluta, se acredita como el momento de la inmediatez frente al otro,

el propiamente primero, de la mediacion.



Characteristica Universalis Journal
www.cujournal.com.ar ISSN: 2313-9501

Ya Kant expuso que el arte arquitectonico de la razoén conoce la ciencia s6lo como
sistema, como “la unidad de los conocimientos diversos bajo una idea” (Schriften 111,
538). Mientras que la idea aparece aqui todavia en una posicion subordinante, ya en la
Doctrina de la Ciencia de Fichte es comprendida de tal modo, que la diversidad pertenece
al curso de su determinacion progresiva. En la ciencia hegeliana, por su parte, ella <la
idea>, al producir todas las singularidades de lo universal que ella es, se vuelve la
destinacion plena de si misma.

Lo que de manera mas precisa, puesto que en razon de su fundamento, constituye
la ciencia, es — como Kant, ademas, lo muestra — la actividad de un “fin propio, supremo
e interno, que hace posible el todo (de una ciencia de unidad arquitectdnica)” (539). Este
fundamento es, para la ciencia hegeliana, la idea misma en cuanto libre y, por lo mismo,
absoluta. Pero solo es posible hablar de ella en cuanto libre, porque ella, en la realizacion
de si misma, se acredita como verdadero sujeto: por un lado, al someterse a la propia
destinacion, por otro, al penetrar integramente la objetividad, al asumir la indiferencia
frente al concepto o <lo que es lo mismo> la ausencia exterior de finalidad <en la
objetividad>. Solo en la libertad realizada de la Idea absoluta se vuelve esencialmente
transparente para el ser racional la idea de la libertad y, por ende, también su destinacion.
Tal es el propdsito que anima la “Ciencia de la Logica”.

Hegel antepone a su exposicion, por un lado, la “Fenomenologia del Espiritu”, y
ello, como la prueba apagogica de la posibilidad de tal ciencia; cancela, en efecto, la
resistencia de la conciencia natural, en particular de su razoén practica, frente a un
conocimiento absoluto de lo Absoluto. Por otro lado, hace que a su Logica, en cuanto
exposicion solamente “ideal” del sistema, le suceda la exposicion “real”, esto es, la
“Enciclopedia de las ciencias filosoficas”; esta vuelve visible la productividad del
concepto puro en la naturaleza fisica y espiritual, y conduce su trabajo hacia aquel gozo
concedido solo por e/ resultado del devenir de tal naturaleza; resultado que no es sino la
Filosofia en cuanto ciencia que es, ella misma, libre.

En la sucesion de estas obras, empero, se muestra solo el movimiento historico
del pensamiento hegeliano, por obra del cual se une con las posiciones kantiana y
fichteana. La realizacion sistematica del Principio <fundante> de la Metafisica moderna,
por la que ella es ciencia primera, tanto en sentido poiético, como teorico y practico, no
comienza con la “Fenomenologia del Espiritu”, sino con la “Ciencia de la Logica”, en

cuanto ciencia poiética por antonomasia y conduce, por sobre el saber tedrico de la



Characteristica Universalis Journal
www.cujournal.com.ar ISSN: 2313-9501

“Enciclopedia” hacia el saber practico de la Filosofia del Derecho; en esta figura, sin
embargo, la filosofia préctica es todavia s6lo una parte de la tedrica.

Pero si también la historia de la formacion de la conciencia en la “Fenomenologia”

es de naturaleza practica, esto aparece en una doble posicion, porque su indole es diferente.

Precisamente en ello hay que ver un primer indicio de la crisis inherente al principio

hegeliano de la Metafisica moderna.

34





